
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



A CORPORIFICAÇÃO DA ENERGIA E A ENTRADA DO SELF 
Uma verdade, uma hipótese ou um delírio? 

 

Conhecer a formação do corpo humano é de valor fundamental para compreender as 

relações entre as estruturas corporais e o sistema energético sutil (rede de nāḍīs e chakras). 

A entrada do self (encarnação ou reencarnação) e o desenvolvimento embrionário 

iniciam-se com a fertilização dos gametas, através da entrada dos três campos mais sutis da 
alma humana – brahman-sthiti, ātman-sthiti1 e ānandamaya-kośha2. No momento em que 

o óvulo (manifestante da energia da mãe) é fecundado pelo espermatozoide (manifestante da 

energia do pai), o código genético é programado pelo Campo de Intencionalidade da Alma (a 
terceira pessoa do princípio trino de Deus) a partir do dharma e do karma que a compete, 

conforme seu livre arbítrio.  Portanto, o arranjo genético do Ser que está se corporificando é 

feito a partir das informações mais sutis contidas em ānandamaya-kośha, nosso veículo que 

contém o propósito divino da Criação, nossas aspirações e experiências mais profundas. 
 

Ānandamaya-kośha constitui o nosso campo da consciência, onde armazenamos 
nossas alegrias e tristezas mais fortes, manifestando-se como um campo no qual 

permanecemos identificados ao apego da existência corporificada, quando se encontra no 

estado não-desperto.  Em seu estado desperto, corresponde ao estado de indiferenciação, 
própria do Eu Superior que está em contato direto com a Essência Divina ou o Campo das 

Infinitas Possibilidades de manifestação. 

 

A fertilização dos gametas 

estimula o zigoto a passar por uma série 

de rápidas divisões chamadas de 

clivagem, resultando em um rápido 

aumento do número de células.  Esta 

divisão começa provavelmente entre 30 

e 36 horas após a fertilização, formando 

duas células-filhas – os blastômeros.  

Divisões subsequentes, através do 

processo de clivagem, originam uma 

quantidade de células-filhas menores, produzindo a mórula, que é do mesmo tamanho do ovo.  

O tempo exato não se sabe, mas provavelmente 2 a 3 dias são suficientes para estas clivagens. 
_________________   
1. esses dois campos de formação e sustentação da base material encarnada ainda não são ativos no ser humano e 

estão, de forma latente, registrados como sementes a serem ativadas em nosso DNA, de acordo com nossa evolução.
2. kośha (bainha ou envoltório) é um campo que promove a formação dos corpos (śharīra), com propriedade 

extremamente plástica, ou seja, se modificam, conforme interagimos com o meio ambiente e migramos do estado de 
ignorância para o de sabedoria (luz). Portanto, é como uma “via de mão dupla”. 



No quarto dia ocorre a entrada do próximo veículo de manifestação do homem – o 
vijñānamaya-kośha – e as células da mórula se organizam em uma camada externa chamada 

trofoblasto que dará origem à parte embrionária da placenta e uma interna, conhecida como 

massa interna ou embrioblasto, que dará origem ao embrião e à cavidade blastocística.  Juntas 
constituem o blastocisto.  O vijñānamaya-kośha é o veículo do discernimento, onde se 

estabelecem as diferenças entre o eu e o não-eu.  Com a manifestação deste veículo, as 

células se diferenciam entre as que formarão o corpo com suas estruturas orgânicas e as que 

formarão o que está em torno (a placenta) e que não pertencem ao corpo. 
 

Vijñānamaya-kośha constitui o campo da inteligência e serve como intermediário 

entre o mundo exterior, experimentado pela mente e pelo corpo através dos sentidos, e o 
mundo interior, próprio da consciência que transcende os sentidos.  Sem o desenvolvimento 

adequado de vijñānamaya-kośha a energia essencial de ānandamaya-kośha não pode se 

manifestar.  

 

O estágio de blastocisto é alcançado logo depois que o ovo alcança o útero, onde 

permanece livre na cavidade uterina por mais ou menos 3 a 5 dias.  No sexto ou sétimo dia 

após a fertilização o blastocisto se fixa no endométrio.  Usualmente a implantação ocorre na 

parede posterior do útero próximo ao fundo. 

Quando a implantação do blastocisto termina, devido a entrada de manomaya-kośha 

(terceiro veículo de manifestação), ocorrem alterações morfológicas na massa celular interna 
para a formação do disco embrionário bilaminar.  Manomaya-kośha é o veículo de raciocínio, 

de manifestação do pensamento, onde se registram as experiências de prazer e dor, os gostos 

e aversões e que dá a noção de tempo (passado e futuro) e espaço (alto/baixo, frente/trás, 

esquerda/direita, perto/longe). 



Manomaya-kośha constitui o campo da mente; de onde surge o processo dos pensamentos concretos, 

exclusivamente individuais e formais.  A mente nos faz atuar no mundo exterior para afirmar nossa identidade 

como criatura corpórea.  Através dela, nos identificamos com a forma, com os hábitos, com as rotinas, etc. e 

temos uma função em relação as outras criaturas.  A mente consiste das impressões que guardamos dos 
ambientes através do tempo, captadas pelos órgãos dos sentidos (audição, tato, visão, paladar e olfato), 

juntamente com as emoções e ideias associadas a esses sentidos. 

 

O disco embrionário, composto de duas camadas (epiblasto e hipoblasto), forma 

respectivamente o ectoderma e o endoderma.  Com a organização de duas camadas, 

formam-se também duas cavidades: (a) a cavidade amniótica, pequena, localizada na parte 

superior, em contato com o epiblasto que corresponde à face dorsal do embrião, e (b) o 

saco vitelino, maior, localizada na parte inferior, em contato com o hipoblasto que 

corresponde à face ventral do embrião. 

 

No início da terceira semana, um espessamento do epiblasto aparece caudal-mente 

na linha média da face dorsal do disco embrionário conhecida como linha primitiva.  Logo 

após o aparecimento da linha primitiva, células da camada profunda do epiblasto se 

diferenciam e migram para o espaço entre as duas lâminas (epiblasto e hipoblasto) para 

formarem o mesoblasto (uma camada de tecido frouxo denominado mesênquima).  Este 

tecido logo se constitui no mesoderma embrionário, dando origem a terceira camada 

germinativa do disco embrionário trilaminar.  Todo esse processo é determinado pela entrada 

de mais um veículo de manifestação – o prāṇamaya-kośha. 



O prāṇamaya-kośha é um importante veículo de manifestação das atividades psíquicas.  Este 

veículo é constituído de energia vital ou psíquica chamado de prāṇa, responsável pelos cinco movimentos 

dos elementos grosseiros (geração ou respiração, digestão ou assimilação, distribuição ou circulação, 

ação de resposta ou cognição e eliminação), bem como dos cinco órgãos de ação e expressão (genitais, 
ânus, mãos, fala e pés) e dos cinco órgãos de percepção (tato, visão, paladar, audição e olfato).  O 

prāṇamaya-kośha é formado por uma rede de canais (nāḍīs) e de vórtices (chakras) das energias sutis, 

que fazem todo o processo de percepção, elaboração e expressão do que foi vivenciado. 

 

Do ectoderma surgirá a epiderme e o sistema nervoso.  Do endoderma se formará a 

camada epitelial do tubo digestivo e do aparelho respiratório, bem como as células 

glandulares de expansões do tubo intestinal que darão origem ao fígado e pâncreas.  Do 

mesoderma se originará nas camadas internas a musculatura lisa dos órgãos, o tecido 

conjuntivo e os vasos sanguíneos que os irrigam, além das células sanguíneas e da medula 

óssea, o esqueleto, os músculos estriados que promovem o movimento e a expressão do 

corpo e os órgãos reprodutores e excretores. 

 

Com a entrada de prāṇamaya-kośha, formado por uma rede chakras e nāḍīs, 

começa o desenvolvimento dos aparelhos orgânicos que fazem a manutenção da vida física 

(respiratório, cardiovascular, digestivo, renal e excretor), bem como dos aparelhos de ação 

e expressão (locomotor, perineal, reprodutor e fonador) e os sistemas de comando e 

organização do Ser (nervoso, imunológico e endócrino), todos controlados pelo sistema de 
chakras e nāḍīs. 

A primeira nāḍī a se formar é o suṣhumnā (canal de energia que corre ao longo da 

medula espinhal), graças à ativação do sahasrāra chakra (centro de energia do topo da cabeça) 

na extremidade craniana e do mūlādhāra chakra (centro de energia da base da coluna 



vertebral) na extremidade caudal, visto que são centros energéticos que formam um sistema 

bipolar (opostos que se complementam).  Com isto, forma-se primeiramente a linha primitiva, 

depois a notocorda e o tubo neural, além de causar o espessamento do mesoderma que surge 

ao longo desse eixo e que formará a coluna vertebral e os músculos correspondentes. 

 

 



 
Ao fim da terceira semana de gestação, entra em ativação o anāhata chakra para 

formar o aparelho cardiovascular a partir do mesoderma visceral, formando-se dois tubos 

endocárdicos, um de cada lado do disco embrionário, que se fundem num tubo endocárdico 

único.  A partir desse ponto, se desenvolve o coração até que se formem as quatro câmaras 

cardíacas e uma primitiva rede de vasos sanguíneos que vão se aprimorando durante as 

próximas semanas.  Este é o primeiro aparelho a funcionar no embrião para que se supra 

as necessidades de um corpo em rápido crescimento e que exige uma voraz absorção de 

nutrientes, bem como a eliminação de seus resíduos.  Por outro lado, com a ativação do 
anāhata chakra, o Ātman, em fase de corporificação, ganha a possibilidade, ainda que 

num nível muito sutil, de se individualizar, demonstrando as suas tendências de karma e 

dharma e sua capacidade de optar (livre arbítrio). 



Por volta do vigésimo terceiro dia de gestação (4ª semana) todos os demais centros 
de energia são acionados. O maṇipūra chakra, que irá se tornar o nosso grande produtor 

de energia, juntamente com o svādhiṣhṭhāna chakra começam a ser intensamente 

dinamizados, fazendo com que ocorra o dobramento do embrião tanto no sentido 

craniocaudal como no látero-lateral.  Esse tracionamento das bordas laterais do disco 

embrionário ocorre, principalmente, por causa do aparecimento de dois canais sutis ao 

longo do eixo craniocaudal de forma helicoidal e com seu giro em sentido contrário.  Esses 
canais são idā e piṅgalā nāḍī que juntos com suṣhumnā nāḍī formarão uma tríade 

energética, de onde se estabelecerá o equilíbrio bio-psico-espiritual do Ser. 

 
Enquanto vai acontecendo o dobramento craniocaudal, o sahasrāra chakra começa 

a formar os ventrículos laterais dos hemisférios cerebrais e a desenvolvê-los. O ājñā 
chakra começa a sua energização para formar, inicialmente, as cavidades do III e IV 

ventrículos e, a partir destes, as estruturas encefálicas (hipotálamo, hipófise, mesencéfalo, 

ponte e cerebelo) além dos olhos e todo o seu sistema visual.  Vale ressaltar que na quarta 

semana começa o desenvolvimento dos olhos.  Quase que paralelamente, entre a quarta 
e quinta semana, a energia do viśhuddha chakra desenvolve a cavidade da boca para 

que, a partir daí, apareçam várias bolsas e cresçam as estruturas dos arcos branquiais 

(faringe, laringe, língua, glote, epiglote, cordas vocais, ouvidos, seios nasais e toda a 

musculatura pertinente a esses órgãos) além de toda a árvore brônquica que formam os 
pulmões.  Por sua vez, na extremidade caudal, o mūlādhāra chakra forma o ventrículo 



terminal ao fim da medula espinhal (cauda equina) e mais tardiamente, após a formação do 

tubo intestinal e órgãos gênito-urinários, a ampola retal e a bexiga urinária, respectivamente. 

 
Devido à intensidade da energia do maṇipūra chakra acoplada ao svādhiṣhṭhāna e 

também ao mūlādhāra chakra forma-se ao nível energético um bulbo alongado (kanda) de 

onde fluirão os nāḍīs que irão se distribuir e energizar todo o corpo sutil e físico, propiciando a 

dinâmica bio-psico-energética da Alma humana.  A formação do kanda fica bem evidenciada, 

no ponto de vista embriológico, pelo estreitamento da vesícula vitelina e sua junção ao 

alantoide (malha sanguínea que liga o embrião à mãe) para formar o cordão umbilical, além da 

intrincada rede de nervos e de vasos sanguíneos e linfáticos que se desenvolvem nesta região. 
 

Na realidade, o que podemos pensar e analisar é que, durante o desenvolvimento de prāṇamaya-kośha 
surgem três pontos básicos de energia.  São eles: sahasrāra, mūlādhāra e anāhata chakras.  O sahasrāra 
chakra se desdobra no ājñā e viśhuddha chakras, bem como em inúmeros outros centros menores da cabeça 

e pescoço.  O mūlādhāra chakra se desdobra no svādhiṣhṭhāna e maṇipūra chakras, como também nos 

centros menores do abdômen, bacia e membros inferiores.  E o anāhata chakra se expande para os lados e se 
desdobra nos centros menores dos membros superiores.  Simbolicamente, podemos dizer que atraímos a energia 

do Céu, através do sahasrāra chakra, e a Terra, através do mūlādhāra chakra, para o centro do Ser, fazemos 

a nossa síntese alquímica e a expandimos para a humanidade, através do anāhata chakra. 

 



Após o fechamento da placa embrionária e formação do tubo endodérmico, ao final da 
quarta semana de gestação, o maṇipūra chakra dá início ao desenvolvimento do tubo 

digestivo com a formação da bolsa gástrica e as expansões do endoderma para formação do 
fígado e do pâncreas, bem como dos intestinos delgado e grosso.  Enquanto isso, o anāhata 
chakra impulsiona a formação dos membros superiores e dias depois o mūlādhāra chakra 

começa o desenvolvimento dos membros inferiores. 

 

Na quinta semana, graças ao svādhiṣhṭhāna chakra, dá-se início ao desenvolvimento 

dos órgãos genitais, formando-se a bolsa escrotal no homem e a cavidade uterina na mulher, 

além dos ductos e glândulas acessórias, (gônadas – ovários e testículos), e de desenvolver os 

rins e ureteres. 



Da quinta ao final da oi-

tava semana de gestação a 

malha energética se integra 

para completar a formação de 

todos os órgãos, aparelhos e 

sistemas do corpo.  A partir da 

nona semana, podemos afir-
mar que annamaya-kośha 

está formado, deixando de ser 

um embrião para se tornar um 

feto. Até o final da gestação só 

haverá crescimento e adap-

tação ao meio intrauterino. 



Após o nascimento, annamaya-kośha passa por novas e profundas modificações 

(respiração, circulação sanguínea, ação da gravidade, luz e som), mantendo seu processo de 

crescimento e adaptação ao meio externo. 

 
O annamaya-kośha é o veículo mais inferior da manifestação, é o nosso familiar corpo físico, pelo 

qual nos movemos no mundo material, constituído pelos cinco mahābhūtas (elementos grosseiros), 

conforme a ciência védica: ākāśha (éter ou estado atômico que permeia o espaço), vāyu (ar ou estado 

gasoso que movimenta a matéria), tejas (fogo ou estado ígneo que ilumina os corpos físicos), apaḥ (água 
ou estado líquido que molda a matéria), pṛithivī (terra ou estado sólido que cristaliza a forma). 

 

Assim, completa-se a corporificação da energia e o Self está perfeitamente 

implantado.  Qualquer transtorno que aconteça durante a gestação ou durante o parto, 

ou ainda, após o nascimento são em decorrência das informações contidas no Campo 
de Intencionalidade da Alma, de acordo com o karma e o dharma que deve ser 

acionado.  Dependendo da qualidade, da intensidade e do teor de informações contidas 

na energia armazenada em ānandamaya-kośha, ela se precipita na matéria cada vez 



mais densa, podendo se manifestar ou não em annamaya-kośha.  Alguns padrões 

energéticos causam transtornos até o nível de manomaya-kośha como são, por 

exemplo, as psicoses.  Outros padrões alcançam o nível de prāṇamaya-kośha como 

são observados nas neuroses e num extenso grupo de distúrbios cardíacos, 

respiratórios, gastrintestinais, etc.  E um último grupo de padrões energéticos se 
manifestam em annamaya-kośha como ocorre nas malformações do organismo e 

podem envolver os rins, o coração, os ossos ou mesmo o sistema nervoso. 

 
Desta forma, tudo é expresso, através dos particulares campos de energia 

humana (os chakras), conforme o padrão energético adquirido em existências 

passadas, bem como assimiladas hereditariamente na linha de sua ancestralidade e, 

ainda, adquiridas do meio social que estará exposto.  Somos um emaranhado de 

energias em vários níveis, que nos dão essa maravilhosa diversidade de formas, cores, 

vozes, gostos e aversões.  Assim crescemos, desenvolvemo-nos e evoluímos. 



Após o nascimento, inúmeras estruturas 

corporais (músculo-esquelética, nervosa, endócrina, 

imunológica, entre outras) e psíquicas continuam a 

desenvolver o padrão estabelecido pelos campos de 

energia e consciência.  Os músculos se tonificam; os 

ossos crescem e fecham suas placas de crescimento; 

os nervos se mielinizam, aumentando a 

condutibilidade e a resposta neural, o que aprimora a 

capacidade motora de coordenação e equilíbrio; as 

glândulas endócrinas alcançam o seu potencial 

máximo com os hormônios da sexualidade; a 

imunidade encontra seu ponto de equilíbrio, de modo 

a buscar a homeostasia. 

Em relação à estrutura psíquica, a criança avança, vivenciando fase a fase: 

 Oral (etapa de aprimoramento sensorial) – de 0 a 1,5 ano – construção dos 

desejos e prazeres, da capacidade de dar e receber, sem dependência 

excessiva ou inveja, além da capacidade de confiar no outro; 

 Anal (etapa de construção da identidade) – de 1,5 a 3 anos – dará a criança 

as primeiras noções acerca de limites, criando o seu campo de ação e de 

como agir, proporcionando a base para o desenvolvimento da autonomia 

pessoal, capacidade de independência e iniciativa pessoal, capacidade de 

autodeterminação e capacidade de cooperação sem excessiva teimosia nem 

sentimento de depreciação própria ou derrota, ou seja, possibilita uma pessoa 

mais centrada; 

 Fálico (etapa pré-laborativa) – de 3 a 6 anos – a criança torna-se cônscia de 

si mesma e de sua genitália, onde as reações interpessoais da criança 

passam a caracterizar-se pela seleção de um objeto sexual. Uma boa 

resolução dessa fase proporciona os fundamentos para a formação de um 

senso de identidade sexual, dotada de uma curiosidade (fase dos porquês) 



sem culpa e embaraço e, de um sentimento de domínio sobre os processos 

internos e os impulsos; 

 Latência (etapa de resolução de problemas concretos) – 6 a 12 anos – a 

criança começa a descobrir suas funções intelectuais, e devido a essa nova 

descoberta sua atenção se vê desviada de seus instintos sexuais. A criança 

utiliza a lógica para solucionar problemas, mas só os concretos, relacionadas 

a objetos físicos; 

 Genital (etapa de resolução de problemas abstratos) – à partir dos 12 anos – 

o pré-adolescente já é capaz de lidar com questões lógicas e abstratas, criar 

situações hipotéticas. Durante esta fase, o interesse pelo bem-estar dos 

outros cresce. Se as outras etapas foram concluídas com êxito, o indivíduo 

deve agora ser bem equilibrado, tenro e carinhoso. O objetivo desta etapa é 

estabelecer um equilíbrio entre as diversas áreas da vida. 

Até que todos estejam plenos em suas funções, já avançamos alguns anos (entre 19 

e 21 anos).  Nossos centros de energia e consciência assimilou diversas informações 

vindas da sociedade, do meio ambiente, da escola e, principalmente, de nosso lar – a 

família, constituída na maioria das vezes por nossos pais, avós e irmãos. 

Que possamos fazer desta grande oportunidade, que é estar aqui e agora 

encarnados, vivendo nesta vida física, a nossa melhor escola! 
ESTAR NESTA VIDA FÍSICA É UM GRANDE PRIVILÉGIO! 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

