
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



A ORAÇÃO DE FRANCISCO DE ASSIS 
Uma Proposta de Reforma Íntima 

 

Roberto Nogueira 

A oração de Francisco de Assis está dividida em três partes.  Na primeira parte ele faz 
alusão ao caminho da ação – um caminho tão necessário àquele que está comprometido 
com o seu progresso e expansão da consciência.  Nesta parte da oração, ele evoca nove 
ações de austeridade, de esforço contínuo e disciplina a serem praticadas e trabalhadas 
internamente: a paz, o amor, o perdão, a união, a fé, a verdade, a esperança, a alegria e 
a luz. 

A oração começa falando de paz porque ela significa a 
entrega total ao desígnios divinos.  Quando paramos de 
controlar ou tentar controlar, manipulando e possuindo 
coisas, situações e pessoas, para alcançarmos algo, quer 
seja material ou espiritual, e passamos a entregar tudo 
ao Poder Divino, então advém a paz e serenidade.  Para 
tal, faz-se necessário a sabedoria que é o estado mental 
que nos envolvemos ao admitir que “seja feita a vontade 
do Pai”.  Por isso, fazei-me instrumento de Vossa paz e 
sabedoria.  Este primeiro verso da oração nos convida a 
pôr em prática os ensinamentos do segundo raio 
cósmico.  Este raio vibra o amarelo-ouro e as qualidades 
do estudo e percepção, da pedagogia, da prudência, da 
intuição e iluminação, além da paz e sabedoria. 

Em seguida, a oração recomenda o exercício do amor.  Mas, como exercitar o amor?  
Eliminando o medo e o ódio.  Quando extirpamos esses dois vilões de dentro de nós, 
passamos a irradiar o amor e podemos leva-lo para todos que estejam contaminados 
com eles e, assim, neutralizá-los, amando ao próximo como a si mesmo.  Desta forma, 
onde houver ódio que possa levar o amor.  Este verso nos chama para aprender as lições 
do terceiro raio cósmico, que nos ensina, através do rosa, o amor e fraternidade, a 
tolerância e harmonia, o magnetismo e atração, o relacionamento e diplomacia. 

No verso seguinte, faz-se uma referência ao ato de perdoar.  O perdão é uma virtude a 
ser desenvolvida em nosso Ser.  Só cultivamos e expandimos o perdão quando 
compreendemos que não é o outro que nos ofende, e sim, que nós é que nos deixamos 
ser ofendidos, quando estamos focados em nosso ego.  Desta forma, podemos ensinar 
o próximo a também desenvolver o perdão.  O perdão cresce na medida que minguamos 
o ego.  Perdoar é uma das lições do sétimo raio cósmico.  Sua cor é o violeta.  Dentre 
outros ensinamentos que se coadunam ao perdão no sétimo raio estão: misericórdia, 
libertação, transmutação e purificação. 

O próximo passo da oração nos convoca a praticar a união.  Nesta proposição, a primeira 
união a ser refeita é aquela que convida o nosso eu menor, composto de inúmeras 
defesas e sectarismo, a se diluir no Eu Maior eterno e glorificado.  A discórdia existente 



entre a vontade pessoal e a vontade divina nos 
tira a luz da razão e passamos a enxergar o 
mundo cindido, violado e contraditório.  Como 
refazer a união no mundo se ainda hão 
conflitos dentro de nós?  Quando unimos 
nossas forças internas com o Poder Divino, 
numa irrestrita entrega a Ele, naturalmente 
ganhamos capacidade de refazer a união 
àquele que está pronto para a mudança.  A 
união é uma característica que está em sintonia 
com o vermelho-rubi do sexto raio cósmico.  
Neste raio trabalha-se também a caridade, o 
sacrifício e a devoção para o recebimento da 
graça. 

Agora, Mestre Francisco nos indica que se 
nutra com a fé.  A fé é como uma plantinha que 
deve ser cuidada diariamente com o adubo da 
certeza que irradia de nosso coração.  Não 
devemos nos deixar influenciar pela mente 
inferior, ajustada aos nossos cinco sentidos grosseiros, pois ela é dual e sempre está em 
dúvida.  Devemos nos guiar pelo coração, que está em conexão com a mente superior e 
ajustada ao Propósito Divino.  Portanto, alimentar o coração significa nutrir a fé e sem 
esta não se caminha, porque milhares de alternativas se abrem à nossa frente, assim 
como olhar em um caleidoscópio.  O primeiro raio cósmico é aquele que trabalha, 
através do azul-real a fé, bem como a vontade, o poder, a ordem, a obediência, a 
determinação e o progresso. 

No próximo verso, nos é recomendado o exercício da verdade para neutralizar os efeitos 
de nossos erros.  Ninguém erra propositadamente por mais indicativo que tal atitude 
nos pareça.  Erramos por pura ignorância.  Precisamos não só conhecer a verdade, mas 
incorporá-la em nossas entranhas para que o hábito ignorante dos erros sejam 
superados e anulados.  Somente através do conhecimento da verdade é que podemos 
eliminar nossos erros.  Desta forma, e somente assim, é que podemos ajudar nossos 
irmãos de caminhada a restringir seus erros, ou mesmo findá-los, pois adquirimos 
maturidade para levar a atitude, a palavra, o gesto, enfim, o conhecimento da verdade.  
Esta virtude pertence ao quinto raio cósmico (verde), onde também desenvolvemos o 
poder da cura, a ciência, a concentração e dedicação. 

No verso seguinte, nos é proposto praticar a virtude da esperança, renovando-a 
primeiramente em nós, para depois, em extensão, renová-la naqueles que se encontram 
em desespero.  A esperança é uma virtude que deve estar sempre na base de qualquer 
ser humano, porque ela é carregada de otimismo, pureza de alma e força ascensional, e 
nos faz olhar para os obstáculos da vida positivamente, criando uma esfera psíquica 
adequada para que assimilemos maturidade espiritual.  A aflição e o desespero são 
comuns naqueles que não têm a vida fundamentada na espiritualidade.  Ao devotarmos 
nossas ideias e intenções ao plano divino, nós renovamos a esperança, porque é o 
mundo superior quem age.  Desta forma, podemos levar esta mensagem de renovação 



a todos os seres.  A esperança, a pureza, a força ascensional e da ressurreição são lições 
que adquirimos no quarto raio cósmico, onde nos permeamos com a luz branca cristal. 

A próxima virtude a ser praticada é a alegria.  A única forma de acabar com a tristeza é 
praticar o contentamento.  A tristeza deforma a aura, criando lacunas, desvitalizando o 
ser e corroendo o coração; enquanto a alegria nos fortalece a aura, deixando-a radiante 
e luminosa.  Quando cultivamos a alegria em nosso interior, nosso coração se torna um 
emissor de luz e entusiasmo – tudo parece bom e belo, e enfrentamos a vida com mais 
amor e dedicação.  Sendo assim, onde quer que estejamos, irradiaremos alegria, luz, 
entusiasmo e dedicação ao propósito divino.  Todas essas virtudes são próprias do raio 
pêssego (laranja amarelado), característica do décimo primeiro raio cósmico. 

A última ação recomendada por Mestre Francisco a ser exercitada por nós é mostrar o 
caminho da luz para aqueles que estão atormentados pela escuridão.  Para isto, 
precisamos reconhecer a luz, ser luz e viver a luz.  As trevas representam um estado 
interno de ser, e não há quem possa acabar com tal condição, a não ser a própria pessoa.  
Mas, podemos pelo exemplo e simples presença, indicar o caminho da luz para a alma 
trevosa.  E como reconhecemos e vivemos a luz?  Basta que mudemos a sintonia, 
passando do estado de carência para o de plenitude, ou seja, retirando o foco do ego 
que sempre está em falta e, por isso, sempre quer mais, e mantendo a completa atenção 
no Eu Maior, que é pleno de amor, fé, esperança, alegria e luz.  Essas virtudes são 
trabalhadas no décimo segundo raio cósmico da mais pura luz opalina, onde também se 
pratica a síntese, a perfeição, enfim, a transcendência. 

A segunda parte da oração nos convida a um 
serviço devocional.  Ela começa pedindo ao 
Supremo para que nos dê capacidade para, cada 
vez mais, ajudar o próximo, exercitando a 
compaixão que, por sua vez, é formada por três 
pilares: o consolo, a compreensão e o amor 
incondicional.  O movimento de irmos ao 
encontro das necessidades, frustrações e 
carências de nossos irmãos é a essência do 
serviço devocional.  Somente desta forma é que 
demonstramos o quanto devotamos a Deus – em 
que medida há uma entrega a esta Força 
Superior.  A devoção é um movimento para Deus, 
com Deus e de Deus!  Pedir para fazer mais pelos 

outros e menos por nós mesmos é uma maneira de calar o ego e de nos vincular 
fortemente ao Propósito Divino, quebrando nossos vícios e crenças egocêntricas. 

Pedimos, assim, que consolemos mais do que sejamos consolados.  Consolar é um ato 
de se abrir os braços e acolher aqueles que se sentem necessitados.  Consolar mais do 
que ser consolado demonstra maturidade espiritual, que está fundamentada na fé e 
esperança, na alegria e no caminho onde somente se vê a luz.  A imaturidade é uma 
característica daquele que não reconhece a plenitude que abriga em seu Ser, e por isso, 
a cada novo desafio, lamenta, desconfia, se desespera e se entristece, sem enxergar a 
luz de seu coração.  Portanto, num ato de devoção, procuremos pôr em prática as ações 



requisitadas, acolhendo, consolando e serenando o próximo em seus momentos de 
dúvidas, desespero, tristeza e trevas.  Assim, estaremos consolidando em nós as 
qualidades do décimo raio cósmico de cor dourada solar. 

Em seguida, que compreendamos mais do que sejamos compreendidos.  Que nosso 
intelecto se ilumine e ganhe capacidade de discernir e de perceber o sutil que cada 
atitude carrega em si.  Que possamos nos esforçar em compreender, no outro, seus 
gestos, palavras e ideias, pois ali se espelham as nossas limitações.  Devemos entender 
que somos seres plenos e ilimitados – somos a Luz Divina – e que, pela prática da 
conduta de compreender mais, nos desgarramos do ego defensivo, limitante e sectário.  
A noção de que somos seres limitados, e que por isso necessitamos que o outro nos 
compreenda, vem da identificação com o ego.  Procuremos compreender as atitudes do 
outro que estão marcadas pelo ódio, pelas ofensas, discórdias e erros, exercitando o 
amor, o perdão, a união e a verdade.  Ao nos devotarmos cada vez mais à compreensão 
do outro, quebramos essa cadeia de hábitos viciosos, onde ficamos a todo momento 
chamando a atenção para nós próprios.  Ao compreender o outro, estamos a exercitar 
a compreensão de nós mesmos.  A capacidade de compreender é a nota fundamental 
do oitavo raio cósmico e sua cor é o azul translúcido de água-marinha. 

O terceiro e último serviço devocional é a manifestação do amor ilimitado, irrestrito e 
incondicional ao Criador e toda a Sua criação.  Soltar as defesas do ego e amar ao 
próximo como a si mesmo é plenamente libertador.  Amar ao próximo, a todas as 
criaturas e a toda a natureza, num profundo serviço devocional a Deus, enxergando o 
Criador em tudo é revolucionário!  Quantas e quantas vezes agimos e ficamos a chamar 
a atenção dos outros pelos nossos feitos, alimentando, desta forma, o nosso orgulho, 
nossa vaidade, enfim, nosso ego.  Tiramos, assim, a percepção do todo, que é a Suprema 
Força, e nos separamos, nos embrutecemos e perdemos a simplicidade da vida tão bem 
expressa nos pássaros e flores do campo.  Amar cada vez mais do que ser amado é 
fundir-se no Oceano Cósmico.  Amar a Deus, a vida e toda a criação nos fortalece o amor 
interno, porque nos tornamos completamente integrados a Ele.  Este é o exercício do 
nono raio cósmico de cor lilás magenta: o amor incondicional, pleno e compassivo. 

Finalmente, em sua última parte, a oração de Mestre Francisco nos dá o conhecimento 
das quatro leis cósmicas para alcançarmos a plenitude da vida ou o estado beatífico: a 
generosidade, a atenção plena, a equanimidade e o desapego.  O estudo e 
entendimento dessas quatro abordagens nos dá o poder do conhecimento, que 
acoplado à entrega devocional e o esforço de um trabalho contínuo e disciplinado nos 
leva ao estado pleno de felicidade – a sabedoria. 

A lei “é dando que se recebe” nos mostra o quanto é importante a generosidade.  Ela 
não é demonstrada apenas nas questões materiais; pode-se demonstrar generosidade 
por um sorriso, um olhar amável, um aperto de mão caloroso, ou acariciando uma Alma 
inexperiente como sinal de coragem, expressando afeição.  Mas, a mais nobre forma de 
generosidade é o oferecimento de nossos atos e de nossos ofícios ao Supremo Criador.  
Quando assim procedemos, abrimos o canal da Graça Divina e recebemos as 
oportunidades necessárias ao nosso crescimento.  É generoso ser grato a tudo que nos 
é enviado, porque vem de Deus.  É generoso desejar sempre o bem para todos, porque 
todos os seres são chispas de luz divina. 



Quando mantemos a concentração, ou seja, o foco de nossa atenção no Senhor 
acabamos por nos esquecer, inebriados pelo regozijo em Deus.  Tudo que temos a fazer, 
para que despertemos o estado de plena felicidade é nos mantermos concentrados no 
ardente encontro com o Supremo.  Para isto, precisamos ver e sentir Deus em tudo: no 
calor do Sol, no frescor da água, no alicerce da terra, no alento do ar, no abrigo das 
árvores, no perfume das flores, no canto dos pássaros, no sorriso de uma criança, na dor 
de quem sofre, enfim, na vida que nos rodeia.  Afinal, manter a atenção plena no Criador 
nos retira a identificação com o ego. 

 A terceira lei nos ensina a olharmos para a vida de forma que tudo tenha um propósito 
de nos impulsionar para a luz, mesmo que não reconheçamos essa didática divina.  Não 
há bem nem mal, mas experiências que nos levarão à plenitude do Ser.  Quando 
assimilamos este processo, passamos a absorver, tanto as nossas atitudes como as do 
outro, de modo natural.  O ego retorna ao seu ponto original ou virginal dentro do Eu 
Supremo, que é Deus.  Desta maneira, advém o perdão, e com ele um campo de infinitas 
possibilidades se abre.  Pois, reconciliamos com tudo e com todos, principalmente 
conosco.  O olhar equânime da vida nos tira o peso da culpa, tanto sobre os nossos 
ombros quanto dos ombros de outrem. 

O último ensinamento é sobre o desapego.  Com esta lei nós iniciamos a nossa jornada 
de retorno à Casa Paterna e com ela terminamos.  Graças ao desapego nos permitimos 

soltar as inúmeras facetas do ego, que a 
princípio nos remete a uma quase 
autêntica morte, mas com o crescente 
despertar percebemos quão efêmero é 
nos agarrarmos a este algoz personagem 
da mente.  Quanto mais transformo o ego, 
me desidentificando de suas máscaras, 
estes personagens que vivem em mim, 
mais me aproximo da Essência Divina que 
sou, mais reconheço a transitoriedade dos 
mundos, a imortalidade da vida e, enfim, a 
plenitude do Ser. 

Há alguns anos, em uma meditação de Lua Cheia, na Grande Hora Cósmica (3 horas da 
manhã), me foi explicado o propósito desta oração e sua conexão com os doze raios 
cósmicos, além de um método de caráter educativo e transformador para se viver a 
divindade, através do tríplice caminho: da ação, da devoção e do conhecimento. 

Esta oração é uma ampliação da tradicional oração de São Francisco de Assis.  Em vidas 
anteriores ele foi Pitágoras e João Evangelista.  Em sua última encarnação, no século XIX 
(a que ascensionou) foi um monge da região de Kashmir.  Segundo o 
que me foi relatado na canalização, foi quando então transmitiu a um 
discípulo a oração original, que passou a ser conhecida como de 
Francisco de Assis (o discípulo da paz), e esta ficou guardada até o início 
do século XX, sendo revelada ao mundo em Paris, durante a 1ª Guerra 
Mundial.  Sua popularização cresceu rapidamente não só pela França, 



mas também na Itália, Inglaterra.  Nunca ninguém, de fato, soube 
a sua autoria, porque não teria a repercussão e penetração que 
deveria alcançar e alcançou.  Mas, como Deus escreve certo por 
linhas tortas, por volta de 1920, imprimiu e distribuiu a oração com 
a imagem de Francisco de Assis em seu verso.  Logo esta associação 
da oração com o santo foi feita e, pela popularidade que Francisco 
tinha (e ainda tem) entre os devotos de todo o mundo, ela se 
espalhou.  Num século tão conturbado, como foi o século XX, ela foi 
de extrema importância e continua sendo. 

Outro fato é a questão de ao longo dos anos, após inúmeras 
transcrições e traduções, um verso se perder e deixar de fazer parte 
da oração. Trata-se do verso “É esquecendo de mim que eu me 
encontro”, que aparecia como o segundo verso da última estrofe.  Isso já era de se 
esperar, pois vivíamos um momento que, infelizmente ainda vivemos, de enaltecimento 
do ego.  Mas, agora chegou a hora da virada, de voltarmos os nossos olhos para o Eu 
Supremo plenamente integrado a Deus – chegou a hora da regeneração. 

Segue, então, a oração que me foi ditada em canalização. 

Ó Senhor, fazei de mim um instrumento de vossa paz e sabedoria 
Onde houver ódio, que eu possa levar o amor 
Onde houver ofensa, que eu desenvolva o perdão 
Onde houver discórdia, que eu refaça a união 
Onde houver dúvidas, que eu alimente a fé 
Onde houver erros, que eu leve o conhecimento da verdade 
Onde houver desespero, que eu renove a esperança 
Onde houver tristeza, que eu irradie a alegria 
Onde houver trevas, que eu mostre o caminho da luz 
 
Ó Mestre, fazei que eu procure cada vez mais 
Consolar o próximo,  

do que pedir sempre o Vosso consolo pela minha imaturidade 
Compreender as lições da vida,  

do que pedir sempre a Vossa compreensão pelas minhas limitações 
Amar a Vós, a Vida e a Criação,  

do que a estar sempre pedindo o Vosso amor pelas minhas ações 
 
Pois é dando, em oferecimento ao Supremo, que abrimos o canal da Graça Divina e  

geramos a oportunidade de recebermos 
É esquecendo de mim, este luxurioso ego, que eu me encontro. 
É perdoando que acolhemos o ego, partilhamos o perdão e descobrimos a chave das  

Infinitas Possibilidades. 
Enfim, é permitindo morrer nas intermináveis transformações do ego que                                                    

reconhecemos a transitoriedade dos mundos, a imortalidade da vida e a  
plenitude do Ser. 
 

Que assim seja! 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

