A Oracgdo
de Francisco de Assis

> »

\

el Uma proposta
4 de reforma

| intima

Roberto Nogueira



A ORAGAO DE FRANCISCO DE ASSIS
Uma Proposta de Reforma intima

Roberto Nogueira

A oracdo de Francisco de Assis estd dividida em trés partes. Na primeira parte ele faz
alusdo ao caminho da acdo — um caminho tdo necessario aquele que estd comprometido
com 0 seu progresso e expansao da consciéncia. Nesta parte da oragdo, ele evoca nove
acoes de austeridade, de esforco continuo e disciplina a serem praticadas e trabalhadas
internamente: a paz, o amor, o perdao, a unido, a fé, a verdade, a esperanca, a alegria e
aluz.

. ' A oracdo comeca falando de paz porque ela significa a
entrega total ao designios divinos. Quando paramos de
controlar ou tentar controlar, manipulando e possuindo
coisas, situagOes e pessoas, para alcangarmos algo, quer
seja material ou espiritual, e passamos a entregar tudo
ao Poder Divino, entdo advém a paz e serenidade. Para
tal, faz-se necessario a sabedoria que é o estado mental
gue nos envolvemos ao admitir que “seja feita a vontade
do Pai”. Por isso, fazei-me instrumento de Vossa paz e
sabedoria. Este primeiro verso da orac¢do nos convida a
por em pratica os ensinamentos do segundo raio
cosmico. Este raio vibra o amarelo-ouro e as qualidades
do estudo e percepcao, da pedagogia, da prudéncia, da
intuicdo e iluminacdo, além da paz e sabedoria.

Em seguida, a oragdo recomenda o exercicio do amor. Mas, como exercitar o amor?
Eliminando o medo e o édio. Quando extirpamos esses dois vilées de dentro de nds,
passamos a irradiar o amor e podemos leva-lo para todos que estejam contaminados
com eles e, assim, neutralizd-los, amando ao préximo como a si mesmo. Desta forma,
onde houver ddio que possa levar o amor. Este verso nos chama para aprender as licdes
do terceiro raio césmico, que nos ensina, através do rosa, o amor e fraternidade, a
tolerdncia e harmonia, o magnetismo e atracdo, o relacionamento e diplomacia.

No verso seguinte, faz-se uma referéncia ao ato de perdoar. O perddo é uma virtude a
ser desenvolvida em nosso Ser. SO cultivamos e expandimos o perddo quando
compreendemos que ndo é o outro que nos ofende, e sim, que nds é que nos deixamos
ser ofendidos, quando estamos focados em nosso ego. Desta forma, podemos ensinar
o préximo a também desenvolver o perddo. O perddo cresce na medida que minguamos
0 ego. Perdoar é uma das licdes do sétimo raio cdsmico. Sua cor é o violeta. Dentre
outros ensinamentos que se coadunam ao perdao no sétimo raio estdao: misericérdia,
libertacdo, transmutacdo e purificacao.

O préximo passo da oracdo nos convoca a praticar a unido. Nesta proposicao, a primeira
unido a ser refeita é aquela que convida o nosso eu menor, composto de inuUmeras
defesas e sectarismo, a se diluir no Eu Maior eterno e glorificado. A discérdia existente



entre a vontade pessoal e a vontade divina nos
tira a luz da razdo e passamos a enxergar o
mundo cindido, violado e contraditério. Como
refazer a unido no mundo se ainda hao
conflitos dentro de ndés? Quando unimos
nossas forcas internas com o Poder Divino,
numa irrestrita entrega a Ele, naturalmente
ganhamos capacidade de refazer a unido
aquele que estd pronto para a mudanca. A
unido é uma caracteristica que estd em sintonia
com o vermelho-rubi do sexto raio césmico.
Neste raio trabalha-se também a caridade, o
sacrificio e a devocgdo para o recebimento da

graga.

Agora, Mestre Francisco nos indica que se
nutra com a fé. A fé é como uma plantinha que
deve ser cuidada diariamente com o adubo da
certeza que irradia de nosso coragao. Nao
devemos nos deixar influenciar pela mente
inferior, ajustada aos nossos cinco sentidos grosseiros, pois ela é dual e sempre estd em
duvida. Devemos nos guiar pelo coragdo, que estd em conexao com a mente superior e
ajustada ao Propdsito Divino. Portanto, alimentar o coracdo significa nutrir a fé e sem
esta ndo se caminha, porque milhares de alternativas se abrem a nossa frente, assim
como olhar em um caleidoscépio. O primeiro raio cosmico é aquele que trabalha,
através do azul-real a fé, bem como a vontade, o poder, a ordem, a obediéncia, a
determinagao e o progresso.

No proximo verso, nos é recomendado o exercicio da verdade para neutralizar os efeitos
de nossos erros. Ninguém erra propositadamente por mais indicativo que tal atitude
nos pareca. Erramos por pura ignorancia. Precisamos ndo sé conhecer a verdade, mas
incorpora-la em nossas entranhas para que o habito ignorante dos erros sejam
superados e anulados. Somente através do conhecimento da verdade é que podemos
eliminar nossos erros. Desta forma, e somente assim, é que podemos ajudar nossos
irmdos de caminhada a restringir seus erros, ou mesmo finda-los, pois adquirimos
maturidade para levar a atitude, a palavra, o gesto, enfim, o conhecimento da verdade.
Esta virtude pertence ao quinto raio césmico (verde), onde também desenvolvemos o
poder da cura, a ciéncia, a concentracdo e dedicacdo.

No verso seguinte, nos é proposto praticar a virtude da esperanga, renovando-a
primeiramente em nds, para depois, em extensdo, renova-la naqueles que se encontram
em desespero. A esperanca é uma virtude que deve estar sempre na base de qualquer
ser humano, porque ela é carregada de otimismo, pureza de alma e forca ascensional, e
nos faz olhar para os obstaculos da vida positivamente, criando uma esfera psiquica
adequada para que assimilemos maturidade espiritual. A aflicdo e o desespero sdo
comuns naqueles que ndo tém a vida fundamentada na espiritualidade. Ao devotarmos
nossas ideias e intencbes ao plano divino, nds renovamos a esperanca, porque é o
mundo superior quem age. Desta forma, podemos levar esta mensagem de renovacao



atodos os seres. A esperanca, a pureza, a forca ascensional e da ressurreicdo sdo licbes
gue adquirimos no quarto raio cdsmico, onde nos permeamos com a luz branca cristal.

A proxima virtude a ser praticada é a alegria. A Unica forma de acabar com a tristeza é
praticar o contentamento. A tristeza deforma a aura, criando lacunas, desvitalizando o
ser e corroendo o coragdo; enquanto a alegria nos fortalece a aura, deixando-a radiante
e luminosa. Quando cultivamos a alegria em nosso interior, nosso coracdo se torna um
emissor de luz e entusiasmo — tudo parece bom e belo, e enfrentamos a vida com mais
amor e dedicacdo. Sendo assim, onde quer que estejamos, irradiaremos alegria, luz,
entusiasmo e dedicacdo ao propdsito divino. Todas essas virtudes sdo proprias do raio
péssego (laranja amarelado), caracteristica do décimo primeiro raio césmico.

A Ultima acdo recomendada por Mestre Francisco a ser exercitada por nés é mostrar o
caminho da luz para aqueles que estdo atormentados pela escuriddo. Para isto,
precisamos reconhecer a luz, ser luz e viver a luz. As trevas representam um estado
interno de ser, e ndo ha quem possa acabar com tal condicdo, a ndo ser a prépria pessoa.
Mas, podemos pelo exemplo e simples presenca, indicar o caminho da luz para a alma
trevosa. E como reconhecemos e vivemos a luz? Basta que mudemos a sintonia,
passando do estado de caréncia para o de plenitude, ou seja, retirando o foco do ego
gue sempre estd em falta e, por isso, sempre quer mais, e mantendo a completa atencao
no Eu Maior, que é pleno de amor, fé, esperanca, alegria e luz. Essas virtudes sdo
trabalhadas no décimo segundo raio cosmico da mais pura luz opalina, onde também se
pratica a sintese, a perfeicdo, enfim, a transcendéncia.

A segunda parte da oracdo nos convida a um
servico devocional. Ela comec¢a pedindo ao
Supremo para que nos dé capacidade para, cada
vez mais, ajudar o proximo, exercitando a
compaixdo que, por sua vez, é formada por trés
pilares: o consolo, a compreensao e o amor
incondicional. O movimento de irmos ao
encontro das necessidades, frustracdes e
caréncias de nossos irmdos é a esséncia do
servico devocional. Somente desta forma é que
demonstramos o quanto devotamos a Deus —em
gue medida hd uma entrega a esta Forca
Superior. A devocdao é um movimento para Deus,
com Deus e de Deus! Pedir para fazer mais pelos
outros e menos por nds mesmos é uma maneira de calar o ego e de nos vincular
fortemente ao Propdsito Divino, quebrando nossos vicios e crencas egocéntricas.

Pedimos, assim, que consolemos mais do que sejamos consolados. Consolar é um ato
de se abrir os bragos e acolher aqueles que se sentem necessitados. Consolar mais do
gue ser consolado demonstra maturidade espiritual, que estad fundamentada na fé e
esperanca, na alegria e no caminho onde somente se vé a luz. A imaturidade é uma
caracteristica daguele que ndo reconhece a plenitude que abriga em seu Ser, e por isso,
a cada novo desafio, lamenta, desconfia, se desespera e se entristece, sem enxergar a
luz de seu coracdo. Portanto, num ato de devogdo, procuremos pOr em pratica as acoes



requisitadas, acolhendo, consolando e serenando o préoximo em seus momentos de
duvidas, desespero, tristeza e trevas. Assim, estaremos consolidando em néds as
gualidades do décimo raio cdosmico de cor dourada solar.

Em seguida, que compreendamos mais do que sejamos compreendidos. Que nosso
intelecto se ilumine e ganhe capacidade de discernir e de perceber o sutil que cada
atitude carrega em si. Que possamos nos esforcar em compreender, no outro, seus
gestos, palavras e ideias, pois ali se espelham as nossas limitacdes. Devemos entender
gue somos seres plenos e ilimitados — somos a Luz Divina — e que, pela prética da
conduta de compreender mais, nos desgarramos do ego defensivo, limitante e sectario.
A nogdo de que somos seres limitados, e que por isso necessitamos que o outro nos
compreenda, vem da identificacdo com o ego. Procuremos compreender as atitudes do
outro que estdo marcadas pelo édio, pelas ofensas, discordias e erros, exercitando o
amor, o perddo, a unido e a verdade. Ao nos devotarmos cada vez mais a compreensao
do outro, quebramos essa cadeia de habitos viciosos, onde ficamos a todo momento
chamando a atencdo para nds préprios. Ao compreender o outro, estamos a exercitar
a compreensdo de nés mesmos. A capacidade de compreender é a nota fundamental
do oitavo raio cdsmico e sua cor é o azul translucido de dgua-marinha.

O terceiro e ultimo servico devocional é a manifestacdo do amor ilimitado, irrestrito e
incondicional ao Criador e toda a Sua criacdo. Soltar as defesas do ego e amar ao
proximo como a si mesmo é plenamente libertador. Amar ao proximo, a todas as
criaturas e a toda a natureza, num profundo servico devocional a Deus, enxergando o
Criador em tudo é revoluciondrio! Quantas e quantas vezes agimos e ficamos a chamar
a atencdo dos outros pelos nossos feitos, alimentando, desta forma, o nosso orgulho,
nossa vaidade, enfim, nosso ego. Tiramos, assim, a percepcao do todo, que é a Suprema
Forca, e nos separamos, nos embrutecemos e perdemos a simplicidade da vida tdo bem
expressa nos passaros e flores do campo. Amar cada vez mais do que ser amado é
fundir-se no Oceano Césmico. Amar a Deus, a vida e toda a criagdo nos fortalece o amor
interno, porque nos tornamos completamente integrados a Ele. Este é o exercicio do
nono raio césmico de cor lilds magenta: o amor incondicional, pleno e compassivo.

Finalmente, em sua ultima parte, a oracdao de Mestre Francisco nos da o conhecimento
das quatro leis cdsmicas para alcangcarmos a plenitude da vida ou o estado beatifico: a
generosidade, a atencdo plena, a equanimidade e o desapego. O estudo e
entendimento dessas quatro abordagens nos da o poder do conhecimento, que
acoplado a entrega devocional e o esforco de um trabalho continuo e disciplinado nos
leva ao estado pleno de felicidade — a sabedoria.

A lei “é dando que se recebe” nos mostra o quanto é importante a generosidade. Ela
ndo é demonstrada apenas nas questées materiais; pode-se demonstrar generosidade
por um sorriso, um olhar amavel, um aperto de mao caloroso, ou acariciando uma Alma
inexperiente como sinal de coragem, expressando afeicdo. Mas, a mais nobre forma de
generosidade é o oferecimento de nossos atos e de nossos oficios ao Supremo Criador.
Quando assim procedemos, abrimos o canal da Graca Divina e recebemos as
oportunidades necessarias ao nosso crescimento. E generoso ser grato a tudo que nos
é enviado, porque vem de Deus. E generoso desejar sempre o bem para todos, porque
todos os seres sdo chispas de luz divina.



Quando mantemos a concentracdo, ou seja, o foco de nossa atencdo no Senhor
acabamos por nos esquecer, inebriados pelo regozijo em Deus. Tudo que temos a fazer,
para que despertemos o estado de plena felicidade é nos mantermos concentrados no
ardente encontro com o Supremo. Para isto, precisamos ver e sentir Deus em tudo: no
calor do Sol, no frescor da agua, no alicerce da terra, no alento do ar, no abrigo das
arvores, no perfume das flores, no canto dos pdssaros, no sorriso de uma crianga, na dor
de quem sofre, enfim, na vida que nos rodeia. Afinal, manter a atencdo plena no Criador
nos retira a identificacdo com o ego.

A terceira lei nos ensina a olharmos para a vida de forma que tudo tenha um propdsito
de nos impulsionar para a luz, mesmo que ndo reconhecamos essa didatica divina. Nao
ha bem nem mal, mas experiéncias que nos levardo a plenitude do Ser. Quando
assimilamos este processo, passamos a absorver, tanto as nossas atitudes como as do
outro, de modo natural. O ego retorna ao seu ponto original ou virginal dentro do Eu
Supremo, que é Deus. Desta maneira, advém o perddo, e com ele um campo de infinitas
possibilidades se abre. Pois, reconciliamos com tudo e com todos, principalmente
conosco. O olhar equanime da vida nos tira o peso da culpa, tanto sobre os nossos
ombros quanto dos ombros de outrem.

O ultimo ensinamento é sobre o desapego. Com esta lei nds iniciamos a nossa jornada
de retorno a Casa Paterna e com ela terminamos. Gracas ao desapego nos permitimos
soltar as inumeras facetas do ego, que a
principio nos remete a uma quase
auténtica morte, mas com o crescente
despertar percebemos quido efémero é
nos agarrarmos a este algoz personagem
da mente. Quanto mais transformo o ego,
me desidentificando de suas mascaras,
estes personagens que vivem em mim,
mais me aproximo da Esséncia Divina que
sou, mais reconheco a transitoriedade dos
mundos, a imortalidade da vida e, enfim, a
plenitude do Ser.

Ha alguns anos, em uma meditacdo de Lua Cheia, na Grande Hora Cdsmica (3 horas da
manha), me foi explicado o propdsito desta oracdo e sua conexdao com os doze raios
coésmicos, além de um método de carater educativo e transformador para se viver a
divindade, através do triplice caminho: da acdo, da devocdo e do conhecimento.

Esta oracdo é uma ampliacdo da tradicional oracdo de Sao Francisco de Assis. Em vidas
anteriores ele foi Pitdgoras e Jodo Evangelista. Em sua ultima encarnacdo, no século XIX
(a que ascensionou) foi um monge da regido de Kashmir. Segundo o
gue me foi relatado na canalizacdo, foi quando entdo transmitiu a um
discipulo a oracdo original, que passou a ser conhecida como de
Francisco de Assis (o discipulo da paz), e esta ficou guardada até o inicio
do século XX, sendo revelada ao mundo em Paris, durante a 12 Guerra
Mundial. Sua popularizacdo cresceu rapidamente ndo sé pela Franca,




mas também na Itdlia, Inglaterra. Nunca ninguém, de fato, soube
a sua autoria, porque ndo teria a repercussao e penetragdo que
deveria alcangar e alcangou. Mas, como Deus escreve certo por
linhas tortas, por volta de 1920, imprimiu e distribuiu a oracdo com
aimagem de Francisco de Assis em seu verso. Logo esta associacdo
da oracdo com o santo foi feita e, pela popularidade que Francisco
tinha (e ainda tem) entre os devotos de todo o mundo, ela se
espalhou. Num século tdo conturbado, como foi o século XX, ela foi
de extrema importancia e continua sendo.

Outro fato é a questdo de ao longo dos anos, apds inumeras
transcrices e tradugdes, um verso se perder e deixar de fazer parte
da oracdo. Trata-se do verso “E esquecendo de mim que eu me
encontro”, que aparecia como o segundo verso da ultima estrofe. Isso ja era de se
esperar, pois viviamos um momento que, infelizmente ainda vivemos, de enaltecimento
do ego. Mas, agora chegou a hora da virada, de voltarmos os nossos olhos para o Eu
Supremo plenamente integrado a Deus — chegou a hora da regeneracao.

Segue, entdo, a oracdo que me foi ditada em canalizagdo.

O Senhor, fazei de mim um instrumento de vossa paz e sabedoria
Onde houver ddio, que eu possa levar o amor

Onde houver ofensa, que eu desenvolva o perdao

Onde houver discérdia, que eu refaca a unidao

Onde houver duvidas, que eu alimente a fé

Onde houver erros, que eu leve o conhecimento da verdade
Onde houver desespero, que eu renove a esperanca

Onde houver tristeza, que eu irradie a alegria

Onde houver trevas, que eu mostre o caminho da luz

O Mestre, fazei que eu procure cada vez mais
Consolar o préoximo,

do que pedir sempre o Vosso consolo pela minha imaturidade
Compreender as licGes da vida,

do que pedir sempre a Vossa compreensao pelas minhas limitacdes
Amar a Vs, a Vida e a Criacao,

do que a estar sempre pedindo o Vosso amor pelas minhas acées

Pois é dando, em oferecimento ao Supremo, que abrimos o canal da Gracga Divina e
geramos a oportunidade de recebermos

E esquecendo de mim, este luxurioso ego, que eu me encontro.

E perdoando que acolhemos o ego, partilhamos o perddo e descobrimos a chave das
Infinitas Possibilidades.

Enfim, é permitindo morrer nas interminaveis transformacées do ego que
reconhecemos a transitoriedade dos mundos, a imortalidade da vida e a
plenitude do Ser.

Que assim sejal



LIVROS A VENDA

“Ame ao Senhor de todo o seu coracao, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”,
falou Yeshua (Jesus). E completou: "ame ao teu préoximo como a ti mesmo”. Essa € a tbnica
de todo esse maravilhoso texto ensinado por Narada Muni a mais de cinco mil anos atras
aos seus discipulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importancia até os dias de
hoje. Narada propde um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e
todas as suas criaturas. Em sua visdo de mundo, tudo pertence a Ishvara, o Supremo
Senhor do Universo, tudo é sua manifestacdo. Segundo Narada, entender, aplicar e
incorporar 0s conceitos aqui ensinados € libertador, porque nos traz paz de espirito e
discernimento de que tudo esta em uma Ordem Divina. (98 paginas)

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao

“‘Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrées de comportamento
humano a procura da esséncia que nos faz crescer e experimentar estados de
consciéncia cada vez mais proximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e
eternidade que ja4 somos e ainda ndo reconhecemos. Precisamos que haja um
despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a
unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filoséfica nos traz
guestionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que

possamos entender o quanto que ndés ja somos plenos. (238 paginas)

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz

O Yoga Suksma Vyayama é uma série regular de exercicios ritmados onde musculos,
articulagdes, respiragdo, coordenacao e concentragcdo sdo trabalhados para integrar corpo,
mente e espirito. Esses exercicios facilitam a eliminacéo de residuos que se acumulam no harmonig
organismo e blogueiam a passagem do sangue, dos estimulos nervosos, do fluxo o Merte

alimentar, das trocas respiratérias e, nos niveis sutis, do prana (energia vital). Conforme O ygq

O objetivo dessa obra € proporcionar ao leitor uma nogéo sobre a pratica corporal do
Yoga, com suas posturas, respiraces e relaxamentos, possibilitando a realizacdo de
uma série simples que ir4 preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditacéo.
Organizei vérias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da pratica,
gual o método que mais se afina, seja pelo canal da audicdo (mantra), da visdo (yantra)
ou do sentido tétil-cinestésico (mudra). (141 paginas)

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga

Uesenvolvirnerty
40 vigor Corporg)

entre o corpo QU

Para ymg
Vidg Sauddye|

Volume 4

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nadis (canais Y094 g,

de interacdo), afrouxamos também as couracas musculares e desbloqgueamos as B Nogueig

articulagdes. (198 paginas)

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal



https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal

CONTATOS

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com

www.facebook.com/citara.yoga

www.t.me/acordes citara

WWW.citarayoga.blogspot.com

www.voutube.com/c/citaraespiritualismoeyoga

citarayoga@agmail.com

”
CITaraAa
ESPIRI’I?ALISMO
YOGaA


http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

