
1 

 

 



2 

 

COMO ATUA O HAṬHA-YOGA 

 

 

De acordo com a escola tântrica, o ser humano está representado 

energeticamente pela rede de nāḍīs (canais sutis) e chakras (centros psíquicos) que 

estão espalhados pelo corpo sutil.  Esta energia se manifesta e se desenvolve tanto na 

natureza como no homem, em suas diversas formas (física, psíquica e espiritual).  

Quando os chakras estão adequadamente energizados e os nāḍīs desobstruídos, 

demonstrando equilíbrio entre os aspectos masculinos/femininos, racionais/emocionais e 

materiais/espirituais, podemos dizer que o praticante vive na plenitude de sua 

personalidade integrada e equilibrada, descobrindo a felicidade que já é, mas não 

reconhecia.  Desta forma, ele está capacitado a vivenciar bem o seu aprendizado e entrar 

em contato com a sua essência. 

Para promover esta energização, utilizamos diversas técnicas, conforme a 

escola tântrica: 

 kriyās, prática de desobstrução dos canais da energia sutil; 

 āsanas, exercícios posturais de atuação psicofísica que energizam os 

chakras, possibilitando uma melhor distribuição da energia; 

 prāṇāyāmas, exercícios respiratórios que ativam a energia que percorre 

através dos canais e dos chakras necessitados; 

 bandhas, contração de determinados grupos musculares com o objetivo de 

encaminhar a energia, que circula nos nāḍīs (canais da energia), para as áreas corporais 

a que se destinam; 

 mudrās, gestos de atuação psíquica que estimulam um ou mais chakras; 

 dhāraṇa yantra, exercícios de concentração através de visualização. Utiliza-

se de formas geométricas (maṇḍalas) correspondentes a cada chakra para estimular e 

desobstruir seus canais mais profundos, atuando nos aspectos subjetivos do Ser. 

 dhyāna japa, capacidade de mergulhar a mente no vasto oceano da 

consciência para tornar-se um com o Todo e beber da Fonte Que Tudo É, através da 

meditação, em que um dos métodos é pela repetição de um mantra mentalmente ou 

sussurrando (japa). Para isso usa-se um japamālā (colar de contas indiano que é usado 

para repetir orações). Com a prática de acalmar a mente pelo preparo muscular, somado 



3 

 

aos exercícios de respiração e concentração, promove-se o estado de equanimidade da 

mente, possibilitando-a de realizar esse mergulho. 

 

KRIYĀS – Prática de Limpeza do Corpo Físico e Sutil 

 

Kriyā significa “atividade, ritual” e é um dos 

principais aspectos da prática tântrica. No Háṭha-Yoga 

restringiu-se aos ritos (técnicas) de purificação de sthūla-

śharīra (corpo físico) e de sūkṣhma-śharīra (corpo sutil). 

Existem diversas técnicas de ativação e purificação do corpo 

físico e sutil. Entre elas: (1) aparelho respiratório (por exemplo, 

limpeza das fossas nasais); (2) tubo digestivo, como a 

estimulação do fogo digestivo (háṭharāgni); (3) globo ocular. 

 

“Quando os nāḍīs estão purificados, aparecem sinais externos no corpo, 

como esbelteza e luminosidade. Pela purificação dos nāḍīs, pode-se reter a 

respiração com facilidade, aumenta-se o fogo gástrico e começa-se a escutar o 

som interno; assim, a saúde está assegurada. Aqueles que têm excesso de 

gorduras e mucos devem praticar os seis ritos de purificação (sat-kriyās) primeiro. 

Aqueles em que os três humores (doṣhas) estão equilibrados não se faz 

necessário.  Os seis ritos de purificação são: dhauti, vasti, netī, naulī, trāṭaka e 

kapālabhāti.” 

(Háṭha-Yoga-Pradīpikā, II, 19-22) 

 

 

ĀSANA – Prática Postural de Atuação Bio-psico-energética 

 

Patañjali, grande sábio hindu do século VI a.C. e sistematizador do Raja-

Yoga, coloca em seus aforismos do Yoga-Sūtra (II-46) que: “Sthira-sukham Āsanam”.  

Traduzindo: Āsana é postura firme e confortável. Para Patañjali, o propósito de se 

realizar āsana é para eliminar da mente as perturbações oriundas do corpo. Ele preconiza 

que se deve ter aceitação do esforço de se manter o corpo físico na imobilidade por longo 

tempo para que a mente, num exercício gradual, possa se desidentificar dele, transferindo 

o controle do corpo do estado consciente para o inconsciente. Assim, a mente pode se 

soltar do corpo sem, contudo, interferir em sua imobilidade. 



4 

 

Mas, os āsanas são mais conhecidos no mundo 

ocidental através do Tantra e do Háṭha-Yoga, onde muitos 

praticantes chegam a confundi-lo com o Yoga propriamente 

dito, dando-lhe uma conotação puramente de cultura física. O 

objetivo do Háṭha-Yoga é dar ao praticante as condições 

básicas de saúde física e psíquica.  Para tal, o Háṭha-Yoga, 

com sua origem na escola tântrica, como já vimos, utiliza a 

prática de kriyās, bandhas, āsanas e prāṇāyāmas, além do 

relaxamento e da meditação, que aprofundam o nível mental e nos fazem alcançar 

estados de consciência pura, promovendo a paz, a alegria e o bem-estar. 

O Tantra preconiza que, pela prolongada prática de āsanas, movimenta-se 

certos fluxos de energia vital (prāṇa), devido à estimulação das glândulas endócrinas, 

plexos nervosos e canais linfáticos.  Com isso, produz-se consideráveis mudanças na 

consciência. 

Existem āsanas de equilíbrio, de força, de flexibilidade e de suas combinações.  

Os āsanas de equilíbrio atuam profundamente no psiquismo (sistema nervoso central e 

autônomo).  Os āsanas de força buscam a energia das camadas internas (órgãos, vísceras e 

glândulas) e a transferem para as camadas externas (músculos, ossos e articulações).  Já os 

de flexibilidade fazem o caminho inverso, das camadas externas para as internas.  Isto faz a 

movimentação da energia vital, equilibrando os diversos níveis de consciência manifestados 

e integrados pelos chakras (centros de energia vital distribuídos pelo corpo sutil). 

A prática diária de 15 a 20 minutos de āsanas, seguida de alguns prāṇāyāmas 

(práticas respiratórias), pratyāhāra (prática de abstração dos sentidos) e de mais 20 

minutos de meditação, é recomendada para aqueles que buscam o desenvolvimento 

harmonioso do corpo, da mente e do espírito.  Sua ação no nível biológico é a seguinte: 

1. Eliminação de elementos tóxicos ao organismo; 

2. Estimulação da função dos órgãos; 

3. Equilíbrio do metabolismo; 

4. Tonificação dos músculos; 

5. Aumento da flexibilidade do corpo; 

6. Harmonização entre os vários sistemas e aparelhos orgânicos. 

A melhor hora de praticar as posturas é pela manhã, nunca tarde da noite após as 

21 horas.  Antes de começar é aconselhável fazer a higiene da boca e atender às suas 

necessidades fisiológicas.  É melhor praticar os āsanas depois do banho, como também não 



5 

 

é recomendado o banho imediatamente após os āsanas.  A roupa deve ser bastante 

confortável para deixar os movimentos dos membros livres.  Os movimentos devem ser 

extremamente vagarosos em todos os casos.  Os movimentos repentinos devem ser evitados. 

Nenhuma mudança é necessária na sua dieta 

se esta não prejudicar a sua saúde e a sua vitalidade.  

Após beber qualquer líquido espere uns 20 minutos 

antes de começar a prática.  Após o café da manhã, 

espere cerca de 45 minutos.  E se fizer uma refeição 

completa, espere 2 horas ao menos, ou até sentir que já 

fez a digestão. 

Se possível, a prática deve ser feita em local 

arejado, em silêncio, sobre uma toalha, esteira, cobertor 

ou um tapetinho próprio, voltado para o leste pela 

manhã e ao oeste à tarde.  Caso o local tenha um altar, 

faz-se a prática de frente para ele.  É necessário estar 

bem confortável e não fazer esforço excessivo.  Durante 

toda a prática a respiração é feita pelo nariz somente ou 

pelo nariz e pela boca, simultaneamente, mas tocando a 

ponta da língua na região do palato logo atrás dos 

dentes. 

Quando sentir que não pode flexionar certa parte do corpo, de modo que se 

execute a postura com flexibilidade, não force o movimento balançando-se.  Flexione até 

onde puder e, quando começar a tensionar, pare e permaneça nesta posição sem tentar ir 

além.  Com a prática diária e regular, o corpo tornar-se-á mais flexível e conseguir-se-á 

praticar as posturas adequadamente.  Aliás, a postura correta não é somente aquela na 

qual o corpo alcança o máximo de dobradura – isto demonstra apenas que é um corpo 

flexível – mas, aquela que a intenção e o esforço realizado estão na direção certa, usando 

a musculatura correta. 

Quando praticar os āsanas ou qualquer outra prática postural, não agrida seu 

corpo, indo além do que é possível para ele – respeite-o.  Faça a postura sem mascará-la, 

numa tentativa de transparecer o que não é – seja verdadeiro com seu corpo.  Não roube 

a postura, compensando-a com o esforço ilícito de outras partes de seu corpo – não seja 

ambicioso e competitivo, querendo mostrar o que você ainda não tem.  Esteja inteiro na 

postura e domine todas as sensações, quer sejam boas ou ruins, – tenha disciplina e seja 



6 

 

equânime.  Faça-a com calma e paciência, sem ansiar por um progresso rápido – 

desapegue-se e renuncie aos benefícios da prática para que você os alcance.  Agora, 

leve tudo isto para a sua vida cotidiana.  Isto é YOGA! 

Pensamentos e sentimentos nobres e puros devem acompanhar sua prática de 

exercícios posturais (āsanas) e respiratórios (prāṇāyāmas) para que você nutra 

corretamente seus centros psíquicos (chakras) – a pureza de Alma é uma condição 

básica.  Aceite a sua natureza e alegre-se ao fazer uma postura ou respiração que lhe é 

penosa – sorria para ela e toda dureza que se apresenta, com o tempo, se dissolverá.  

Mas, não desanime e mantenha-se firme na proposta de 6ealiza-la – seja disciplinado e 

austero com seu lado sombrio e articulador.  Observe cada detalhe, cada nuance de seu 

humor e emoções quando estiver praticando as posturas e respirações, e compreenda-as, 

inclua-as em seu estado contemplativo – mergulhe profundamente em si mesmo e 

analise-se.  Enfim, faça da sua prática uma entrega total à Luz do Criador que habita em 

você e cultive a humildade.  Com a prática constante e regular, esses preceitos, tão 

preciosos, se refletirão no seu dia-a-dia.  Assim, você pratica YOGA! 

 

 

PRĀṆĀYĀMA – O Domínio da Vida 

 

Prāṇāyāma significa o domínio do prāṇa (energia vital ou bioenergia) e, 

geralmente, é executado através de técnicas respiratórias.  Estas técnicas têm como 

benefício comum: 

 Harmonizar o sistema nervoso (sedando ou tonificando); 

 Ativar o sistema endócrino; 

 Massagear com o diafragma e os músculos abdominais todos os órgãos 

desta região; 

 Estimular o sistema cardiovascular oxigenando intensamente o sangue. 

Prāṇāyāma tem uma profunda influência sobre o psiquismo, pois atua 

intensamente em nosso corpo sutil, composto de emoções e pensamentos.  Portanto, tem 

a capacidade de acalmar a mente, criando condições propícias ao seu desenvolvimento. 

De um modo geral, as pessoas não sabem respirar, devido a uma série de 

comportamentos que se transformaram em vícios, tais como: 

 Tipo de vestuário com roupas apertadas; 

 Contração da barriga para mostrar um porte físico elegante; 



7 

 

 Má postura; 

 Estresse tanto a nível físico quanto emocional e mental; 

 Angústia causada pela vida moderna; 

 Educação errônea quanto à forma de respirar. 

Portanto, aqui se torna indispensável 

uma explicação sobre o mecanismo respiratório.  

Os pulmões não possuem musculatura própria 

que lhes permitam encher-se e esvaziar-se de ar.  

Quem produz seu enchimento e esvaziamento de 

ar é um músculo chamado “diafragma”.  Esse 

músculo, com um formato de abóbada, separa a 

cavidade torácica da abdominal e sobre ele o 

homem pode exercer sua vontade, tornando a 

respiração um ato consciente.  Quando inspiramos, o diafragma se contrai e abaixa-se, 

estufando a barriga, criando uma sucção no espaço interno da cavidade torácica e, 

consequentemente, uma entrada de ar nos pulmões.  Esta sucção também acontece por 

causa da ação sinérgica dos músculos intercostais que, além de estabilizar as costelas, 

ainda as tracionam suavemente para fora e para cima.  Quando expiramos o processo se 

inverte, expulsando o ar dos pulmões. 

Desta forma, a maneira mais adequada de se respirar é o abdominal, 

trabalhando principalmente com a parte baixa dos pulmões.  A respiração abdominal, 

além de trazer os grandes benefícios citados acima, faz também com que as toxinas do 

ar residual acumuladas na base dos pulmões sejam mobilizadas e expelidas.  Para que 

este efeito ocorra, é importante que eduquemos a expiração.  Temos que aprender a 

soltar o ar e a esvaziar os pulmões.  Temos que ensinar um músculo chamado 

transverso do abdômen a se contrair.  Este músculo está localizado na camada 

muscular mais profunda do abdômen e forma uma cinta que, ao se contrair, aperta e 

empurra o conteúdo abdominal (órgãos, vísceras, sangue e linfa) para cima.  

Simultaneamente, o diafragma relaxa-se e sobe para dar lugar aos órgãos e vísceras 

abdominais.  Em consequência, com a diminuição do espaço interno torácico, o ar da 

base dos pulmões é expelido. 

Esta prática tem grandes reflexos benéficos, tanto no corpo como na mente e 

na Alma.  O ar que respiramos está associado à vida.  Ele contém prāṇa (energia vital) e 

esta força é que sustenta a vida.  Ao nascermos, fazemos a nossa primeira inspiração e, 



8 

 

ao morrermos, a nossa última expiração.  Sendo assim, associamos a inspiração com a 

vida e a expiração com a morte.  Vemos a morte como um fato ruim e nefasto.  Por isso, 

temos medo e aversão à expiração.  Tentamos reter a inspiração enquanto pudermos e, 

desta forma, vamos acumulando ar em nossos pulmões.  Deixamos de gerar espaço 

interno para receber o novo ar vitalizado e nos mantemos identificados e apegados ao ar 

desvitalizado que retemos em nossos pulmões.  Não percebemos que estamos nos 

tornando desvitalizados, fracos, sem energia, tristes, angustiados e depressivos.  Não 

percebemos que estamos muito mais próximos desse conceito de morte que nos 

identificamos. 

Ter medo da morte é um grande engano.  A morte é apenas um símbolo da 

transformação, da mudança de estado.  Morremos todos os dias quando dormimos, 

milhares de células morrem em nosso corpo a cada instante e nem percebemos isso.  

Sem morte não há vida!  Porque a morte renova a vida.  Portanto, deixe as pequenas 

mortes de cada dia acontecerem com naturalidade.  Deixe a vida se renovar a cada 

instante, para que a Alma possa crescer.  Solte o controle! 

Temos medo de deixar que algo, que supomos ser nosso, se vá e morra.  

Ficamos agarrados ao nosso mundo, às nossas crenças, às nossas ideias, às nossas 

criações, aos nossos negócios e, com isso, não expiramos, não evacuamos e não 

dormimos. 

Agora, dê espaço a sua vida e comece a expirar!  Permita que a roda gire!  

Torne-se uma pessoa revitalizada, forte, alegre, determinada e otimista!  EXPIRE!!! 

Experimente fazer uma expiração profunda e, em seguida, veja como o ar entra 

com força, determinação e otimismo.  Veja como seu peito se expande, seu coração bate 

mais firme e seus sentidos se tornam mais alertas.   

 

 

MUDRĀ – As mãos Ativam a Energia 

 

As mudrās são gestos feitos com o corpo e, principalmente, com as mãos, 

tornando-se importante instrumento do sādhana (prática) tântrico. A palavra vem do radical 

mud (alegrar-se, gozar) e significa o prazer (muda) que dissolve (drava) a mente. Portanto, é o 

gesto ou “selo” feito com as mãos que conduzem o prāṇa (energia vital) no corpo e simbolizam 

estados interiores que geram alegria, causam a dissolução da mente e desarmam o ego. 

O cérebro tem mais fibras nervosas ligadas às mãos do que a qualquer outra 



9 

 

parte do corpo. A representatividade das mãos, em termos de área cerebral sensório-

motora, é muito maior que qualquer outra. Conforme vamos praticando a meditação com as 

mudrās, estimulamos determinados campos do nosso cérebro, abrimos novos caminhos 

neuronais, novas ligações nervosas, ampliando nossas conexões com nosso mundo 

interior. Desta forma, inúmeros estados psíquicos que se associam às mudrās tornam-se 

evidentes e com eles novos horizontes. 

As mudrās são feitos com a ajuda dos 

dedos. Nossos dedos transmitem diferentes tipos 

de ondas eletromagnéticas que expressam as 

características de cada elemento básico da 

natureza: espaço ou éter (ākāśha), fogo (tejas), ar 

(vāyu), água (apaḥ) e terra (pṛithivī). Estes cinco 

elementos são representados em cada um de 

nossos dedos. A ciência das mudrās é baseada 

nestes cinco elementos. O polegar representa o 

espaço ou o céu (estrelas), o dedo indicador 

representa o ar ou o vento, o dedo médio representa o fogo ou o sol, o dedo anular 

representa a água ou o emocional (atração) e o dedo mínimo representa a terra ou o 

físico (matéria). 

Na palma das mãos estão localizados dois chakras importantes e cada um dos 

dedos carregam pequeninos chakras.  Nossas mãos funcionam como varinhas de 

condão, direcionando e moldando a energia divina, manifestando-a fisicamente.  Desta 

forma, a energia é selada na forma desejada.  Ao fazermos um gesto estamos selando 

uma intenção.  Fazemos um vínculo entre a intencionalidade essencial e a nossa 

personalidade.  Sendo assim, cada mudrā estabelece em nós uma ligação com o campo 

das infinitas possibilidades – a “estrela do âmago”. 

A meditação com as mudrās tem como finalidade desenvolver as correntes de 

energia internas do corpo e, com a prática, o poder de controlar e aprofundar os níveis 

desta energia, em busca de um estado de consciência que transcenda a mente e toque a 

essência dos arquétipos representados pelas mudrās. 

Durante a prática da meditação com as mudrās, devemos manter em mente 

que nosso corpo está integrado por inúmeros canais de energia que podemos 

harmonizar, criando imagens de desobstrução e plena circulação nestes canais.  

Para que a prática da meditação com as mudrās se torne mais eficaz, 



10 

 

recomenda-se um trabalho de aquecimento e desenvolvimento da energia e sensibilidade 

das mãos, acompanhado de alongamento e fortalecimento dos dedos, da abóbada palmar 

e de suas respectivas articulações. 

Antes de começar, retire os anéis e qualquer outro adereço para que não se 

machuque durante o trabalho. Trabalhe com ambas as mãos e de forma simétrica.  

Observe a diferença entre os dedos e a sua flexibilidade.  Não force demasiadamente a 

amplitude articular, mas mantenha as posições de tensionamento por 1 a 3 minutos, de 

modo que, progressivamente, vá atuando sobre os músculos, tendões, articulações e 

ligamentos das mãos.  Após os tensionamentos, fletir as mãos e massageá-las como se 

estivesse lavando-as. 

A preparação das mãos aumenta a consciência e estimula suas estruturas bio-

psico-energéticas.  A manipulação dos dedos, independentemente, aumenta as 

habilidades das mãos que, por sua vez, refletem em nossas ações.  Com a prática, 

sensações cada vez mais sutis aparecem como o calor, pulsação, formigamento, etc. 

 

 

DHYĀNA – A Meditação Silenciosa 

 

A meditação é um processo de silenciar a mente e mergulhar em si mesmo.  

Quando meditamos, tomamos contato com nossa Luz Essencial, como também com 

nossos padrões repetitivos de defesa, reflexo de nossas inseguranças, ansiedades e 

carências. Este contato é feito por meio de técnicas que nos fazem mergulhar no 

inconsciente e encontrar os registros de todas as nossas experiências que, por sua vez, 

podem gerar em nós padrões de expansão ou retração. Se tais experiências estiverem 

em conformidade com a nossa 

intencionalidade essencial, um 

estado de expansão crescerá 

em nós; caso contrário, nos 

causará um trauma seguido de 

uma retração. 

Durante a meditação, 

nossas experiências traumáticas 

não são tão importantes. A 

meditação não tem um compro-



11 

 

misso de reconhecer o trauma, mas de expandir a Luz Essencial. Reconhecer o trauma 

ajuda apenas a entender os padrões de defesa, mas não os libera. Só liberamos os padrões 

de defesa quando tocamos a intencionalidade da Luz Essencial. É desta forma que 

ganhamos força e nos desidentificamos dos velhos padrões. 

A prática da meditação é, portanto, uma proposta de renovação e 

reconhecimento de nosso propósito essencial. 

A meditação traz como resultado inicial o aparecimento de um centro de 

consciência desidentificado dos veículos pessoais, que não é somente um “fundo de 

consciência” vago e amorfo, mas revela-se a verdadeira dimensão humana, a realidade 

mais íntima do homem, dotada de consciência e vontade, ou seja, manifesta-se o nosso 

verdadeiro Eu, o centro de autoconsciência.  Sendo assim, desenvolve-se a consciência 

de si, a capacidade de síntese e a vontade. 

Outro resultado alcançado, quando a prática da meditação é regular, é o 

gradual desenvolvimento de uma sensibilidade mais profunda e a expansão da 

consciência.  Em consequência, outros resultados precisos, como a capacidade de 

expressar qualidades humanas superiores, como a compaixão, a criatividade e a intuição 

se manifestarão. 

Ao praticarmos a 

meditação, não somente 

modificamos nosso estado de 

consciência e despertamos 

para o mundo do Ser, mas 

evocamos também poderosas 

energias que tendem a produzir 

efeitos bem determinados 

sobre os veículos da 

personalidade.  Estes veículos 

são compostos por energias em níveis vibratórios diferentes – energias que, no decorrer 

da prática de meditação, são vitalizadas pela influência do Jivātman (Alma individual) e 

por sua força primordial, a qual tocamos.  Isso significa que com o avanço da prática 

acontecem mudanças nos níveis físico, emocional, mental e espiritual devido à 

aceleração da frequência energética dos veículos da personalidade e ao despertar dos 

chakras. 

 



12 

 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (189 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


13 

 

 

 

 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 
 

 
 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

