
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Os infinitos campos de energia são formações do Princípio Mental Único de Deus ou o 

Campo da Potencialidade Pura.  Todo corpo é gerado por uma “condição” ou “efeito” no 

espaço quântico do Universo, causado pelo Campo da Intencionalidade, a que chamamos de 

interação de campos de energia.  Todos os corpos do Universo são criações da convergência 

de inúmeros campos de energia.  Ao somatório de todos os campos denominamos de Campo 

de Energia Universal.  O homem é formado por este Campo de Energia Universal em suas 

diversas combinações, o que chamamos de Campo de Energia Humana. 

Podemos dizer que todo o Plano da Criação segue um modelo básico que parte da 

total anarquia para uma ordem ou enquadramento lógico e rígido, para então, retornar a 

uma liberdade equilibrada, uma ilimitada possibilidade ou uma eterna harmonia.  O Plano 

Divino da Criação parte do estado de uma inconsciência ou “pré-consciência” coletiva para 

o estado de uma consciência individualizada e compartimentada, e deste para o retorno ao 

estado de uma consciência coletiva universal, plena e livre. 

Para isto, utiliza-se dos Campos formadores da manifestação dos Propósitos Divinos 

que se seguem: 

 

Conforme o grau de convergência dos diversos campos de energia é que 

encontramos a extensa gama de qualidades de corpos, que variam do mais sutil ao mais 

denso.  Assim, também se manifestam no homem as suas qualidades de corpos: espiritual, 

de conhecimentos, de sentimentos, de vitalidade e de concretização na forma. 

Pela a ciência védica, a alma humana tem cinco veículos ou corpos de manifestação 

do campo de energia, variando do mais sutil ao mais denso, como exposto no quadro abaixo. 



 

CORPO VEÍCULO FUNÇÃO 

Kārana-

śharīra 

(corpo causal) 

Ānandamaya-kośha 

(veículo 

impermanente de 

energia essencial) 

constitui o nosso campo da consciência, onde armazenamos nossas 

alegrias e tristezas mais fortes, manifestando-se como um campo no 

qual permanecemos identificados ao apego da existência 

corporificada, quando se encontra no estado não-desperto.  Em seu 

estado desperto, corresponde ao estado de indiferenciação, própria 

do Eu Superior que está em contato direto com a Essência Divina ou 

o Campo das Infinitas Possibilidades de manifestação. 

Sūkṣhma-

śharīra 

(corpo sutil) 

Vijñānamaya-kośha 

(veículo 

impermanente de 

energia volitiva) 

constitui o campo da inteligência e serve como intermediário entre o 

mundo exterior, experimentado pela mente e pelo corpo através dos 

sentidos, e o mundo interior, próprio da consciência que transcende os 

sentidos.  Sem o desenvolvimento adequado de vijñānamaya-kośha a 

energia essencial de ānandamaya-kośha não pode se manifestar. 

Manomaya-kośha 

(veículo 

impermanente de 

energia mental) 

constitui o campo da mente; de onde surge o processo dos 

pensamentos concretos, exclusivamente individuais e formais.  A mente 

nos faz atuar no mundo exterior para afirmar nossa identidade como 

criatura corpórea.  Através dela, nos identificamos com a forma, com os 

hábitos, com as rotinas, etc. e temos uma função em relação às outras 

criaturas.  A mente consiste das impressões que guardamos dos 

ambientes através do tempo, captadas pelos órgãos dos sentidos 

(audição, tato, visão, paladar e olfato), juntamente com as emoções e 

idéias associadas a esses sentidos. 

Prāṇamaya-kosha 

(veículo 

impermanente de 

energia vital) 

é um importante veículo de manifestação das atividades psíquicas.  

Este veículo é constituído de energia vital ou psíquica chamado de 

prāṇa, responsável pelos cinco movimentos dos elementos grosseiros 

(geração ou respiração, digestão ou assimilação, distribuição ou 

circulação, ação de resposta ou cognição e eliminação), bem como dos 

cinco órgãos de ação e expressão (genitais, ânus, mãos, fala e pés) e 

dos cinco órgãos de percepção (tato, visão, paladar, audição e olfato).  

O prāṇamaya-kośha é formado por uma rede de canais (nāḍīs) e de 

vórtices (chakras) da energia sutil, que fazem todo o processo de 

percepção, elaboração e expressão do que foi vivenciado. 

Sthūla-śharīra 

(corpo 

grosseiro) 

Annamaya-kosha 

(veículo 

impermanente de 

energia química) 

é o veículo mais inferior da manifestação, é o nosso familiar corpo 

físico, pelo qual nos movemos no mundo material, constituído pelos 

cinco mahābhūtas (elementos grosseiros), conforme a ciência védica: 

ākāśha (éter ou estado atômico que permeia o espaço), vāyu (ar ou 

estado gasoso que movimenta a matéria), tejas (fogo ou estado ígneo 

que ilumina os corpos físicos), apaḥ (água ou estado líquido que molda 

a matéria), pṛithivī (terra ou estado sólido que cristaliza a forma) 

 

 



 

 

Os Chakras e os Níveis de Consciência 

 

Interligando as várias qualidades de corpos, para que haja a manifestação 

integral da personalidade do ser humano, é que achamos os chakras – as particulares e 

atuantes configurações dos campos de energia humana.  É sobre este nível que 

repousa a estrutura física humana. 

Os chakras são configurações dos campos de energia, distribuídos pelo corpo, 

que manifestam, nos vários níveis de consciência, o movimento do “Ser” nos seus 

estados biológico, vital, emocional, mental e espiritual.  São centenas de chakras, dos 

quais doze são os mais importantes, e destes, sete fazem a nossa ancoragem no campo 

físico. 

Cada chakra está dividido em três campos distintos de energia, onde cada um 

forma uma estrutura orgânica específica.  Estes três campos de energia estão 

simbolizados na figura do lótus indiano na seguinte forma: 

 pétala ou campo de energia externa – campo formador dos canais externos 

da energia e que, por sua vez, formam o aparelho músculo-esquelético (ossos, 

músculos e articulações) e os vasos sanguíneos.  Relaciona-se com a atividade do 



mundo concreto externo, com a capacidade de expressão e de ação externa, com os 

mecanismos de projeção e de valorização do eu; 

 botão ou campo de energia interna – campo formador dos canais internos 

da energia e que, por sua vez, formam o tubo digestivo e os aparelhos orgânicos 

internos (respiratório, circulatório, digestivo, renal e excretor). Relaciona-se com a 

atividade do mundo subjetivo interno, com a capacidade de nutrição e preservação 

interna, com a forma de comunicação com os sentimentos e com os aspectos mais 

íntimos da alma; 

  raiz ou campo de energia central/neutra – campo formador do canal 

central da energia que liga os aspectos particulares da “persona” (pétalas e botão dos 

chakras) ao campo do Ser Real.  Forma o sistema nervoso central (estruturas 

encefálicas e medula espinhal), o sistema endócrino e imunológico.  Relaciona-se com a 

atividade do mundo celestial do Ser Real (estrela do âmago), com a capacidade de 

vivenciar e neutralizar o seu próprio karma.  Tanto o campo externo de energia 

(movimento corporal), quanto o interno (secreções e atividade do tubo digestivo) são 

influenciados pelo campo central (sistema nervoso, endócrino e imunológico), de onde 

vêm as respostas. 



 

 

 

Nāḍī – Canais de Energia 

 

Integrando os chakras, distribui-se por todo o corpo sutil (prāṇamayakośha) uma 

rede de 72 mil nāḍīs.  A captação das energias nutridoras dos chakras é efetivada, pela 

rede de finos canais de matéria energética sutil, chamados pelos iogues de nāḍīs, que dão 

ao corpo sutil a aparência de uma grade colorida. As nāḍīs são, portanto, os condutores da 

força vital (prāṇa).  Das 72 mil nāḍīs, apenas quatorze são importantes, pois estão ligadas 

diretamente ao funcionamento dos chakras e à fisiologia do corpo físico.  Dentre as 

quatorze nāḍīs maiores, três são de alcance fundamental: Suṣhumnā, Pingalā e Iḍā, sendo 

que todas as nāḍīs estão subordinadas ao canal central, Suṣhumnā, do chakra básico 

para o chakra coronário.  Movimentamos a energia vital (prāṇa) por esses canais com o 



auxílio da mente, da respiração e da massagem nos pontos marma.  É através da 

respiração que recebemos a maior quantidade de prāṇa.  Por isso, nossas narinas devem 

estar sempre desbloqueadas e lubrificadas.  Além da energia que absorvemos através da 

respiração, captamos força telúrica (terra) pelo mūlādhāra chakra e força cósmica (astros) 

pelo sahasrāra chakra.  Essas duas correntes devem ser amalgamadas e equilibradas pelo 

prāṇa da respiração para que se alcance a iluminação. Na fisiologia sutil yogue, as nāḍīs do 

corpo físico ou nāḍīs grosseiras são os nervos, os canais linfáticos, as veias e artérias. 

A energia universal, através dos chakras, se densifica quando viaja para dentro de 

nossos corpos, utilizando-se das nāḍīs e pontos marma, transformando-se nos pontos e 

nos meridianos da acupuntura de forma que, todos os desequilíbrios somatizados no corpo 

físico podem ser detectados, através dos chakras antes mesmo deles começarem a existir. 

 

 

SUṢHUMNĀ NĀḌĪ – Canal Sutil Mais Gracioso 

Nasce na base da coluna vertebral (períneo), numa região 

denominada de kanda e vai até o Adhipati marma, no topo da 

cabeça, estendendo-se ao Sthapani marma, transmitindo 

energia para o sistema nervoso central e dando tônus à coluna 

vertebral.  Após ultrapassar o palato mole, na base do crânio, 

esta nāḍī se bifurca em um canal que segue ao centro da 

cabeça unindo-se ao ājñā chakra, enquanto outra porção se 

abre por trás da cabeça alcançando o sahasrāra chakra.  Os 

dois ramais se juntam na região entre os hemisférios cerebrais 

chamada de Brahma Randhra. 

Compondo Suśhumnā nāḍī, encontram-se dentro 

do canal medular outras três nāḍīs – Vajra e Chitra, que 

se enrolam em torno de Brahma, o canal central por onde 

ascende a força kundalinī.  Vajra nāḍī é de natureza 

ativa, construtiva, quente e solar, Chitra nāḍī é de 

natureza receptiva, imaginativa, fria e lunar, enquanto 

Brahma nāḍī é de natureza vazia. 

 

 

Kanda significa “bulbo em forma de ovo”.  Situado entre o ânus e os genitais, é o ponto de 

origem de todas as nāḍīs.  Seu tamanho varia de 15 a 21 cm de comprimento 7 cm de largura, 

conforme as proporções corporais de cada pessoa, alcançando o ponto logo abaixo do umbigo 

(nābhi), correspondente ao hara dos japoneses. 



 

IḌĀ NĀḌĪ (lado esquerdo) – Canal Sutil Confortante 

Vai da narina esquerda em direção ao ājñā chakra num movimento em espiral 

sinistrógiro (anti-horário), rodeando os chakras, estendendo-se até a base da coluna (kanda), 

chegando ao mūlādhāra chakra pela 

direita.  Sua natureza é fria, calmante, 

receptiva e negativa (lunar).  Sua cor 

branca azulada ativa o hemisfério 

cerebral direito (não-verbal), 

estimulando as emoções, as sensações 

e a imaginação.  De certa forma, está 

ligada ao sistema nervoso autônomo 

parassimpático e, por esta razão, à 

recarga do corpo com energia através 

do repouso, do sono e dos sonhos e 

fazendo a reposição de água nos 

tecidos corporais. 

 

 

PIṄGALĀ NĀḌĪ (lado direito) – Canal 

Sutil Avermelhado 

Vai da narina direita em direção 

ao ājñā chakra num movimento em 

espiral dextrógiro (horário), rodeando os 

chakras, estendendo-se até a base da 

coluna, chegando ao mūlādhāra 

chakra pela esquerda.  Sua natureza é 

quente, estimulante, criativa e positiva 

(solar).  Sua cor vermelha aciona o 

hemisfério cerebral esquerdo (verbal) 

estimulando o raciocínio, a organização, a realização e atitude.  Influencia o sistema nervoso 

autônomo simpático e, sendo assim, a descarga energética do corpo através da ativação da 

circulação, da locomoção e do estado de alerta e agitando o fogo dos tecidos corporais. 

 

 

 

 



Os três canais – Iḍā, Piṅgalā e Suṣhumnā nāḍī – encontram-se em dois pontos chamados de trivenī (três 

correntes).  O primeiro, no mūlādhāra chakra, chamado de yukta-trivenī (yukta = atento, aplicado, 

dedicado, dotado, justo, harmonizado), significando que o discípulo, tendo harmonizado e equilibrado a 

energia de Iḍā e Piṅgalā (mundo fenomênico e impermanente), através da aplicação no sādhana (prática), 

tornou-se apto a percorrer a corrente de Suṣhumnā e experimentar com atenção e disposição a realização 

plena de cada chakra que Suṣhumnā atravessa e de seus poderes psíquicos (siddhis) até alcançar a 

plenitude do Ser.  O segundo, no ājñā chakra, chama-se mukta-trivenī (mukta = livre, libertado, isento, 

emancipado, beatificado, salvo) e simboliza que o discípulo, tendo percorrido e desenvolvido com destreza 

todas as instâncias de sua personalidade, tornou-se um liberado, isento de todas as oscilações e 

condicionamentos da mente, emancipando-se e beatificando-se ao nível do sahasrāra chakra. 

 

 

 

PŪSHĀ NĀḌĪ – Canal Sutil Nutridor 

Começa no kanda, passa pelo 

maṇipūra chakra, sobe até o ājñā 

chakra e vai até o olho direito.  Alguns 

textos falam de um ramal que sobe 

desde o dedão do pé direito, atingindo o 

kanda.  Este canal nutre o olho direito e 

é controlado pelo centro do umbigo 

(sentido da visão) e por Apaṅga marma 

da direita. 

 

 

 

GĀNDHĀRĪ NĀḌĪ – Canal Sutil 

Fragrante 

Começa no kanda, passa pelo 

maṇipūra chakra, sobe até o ājñā 

chakra e vai ao olho esquerdo.  Alguns 

textos falam de um ramal que sobe 

desde o dedão do pé esquerdo até o 

kanda.  Esta nāḍī energiza o olho 

esquerdo e também é controlada pelo 

maṇipūra chakra e por Apaṅga marma 

da esquerda. 

 



SARASVATĪ NĀḌĪ – Canal Sutil Fluente ou da 

Própria Luz 

Estende-se desde o kanda (base da coluna), 

passa pelo svādhiṣhṭhāna chakra e segue até o 

viśhuddha chakra, prolongando-se até a ponta da 

língua, levando a energia para a garganta, boca, 

língua e órgãos vocais e, desta forma, 

desenvolvendo os poderes do paladar, da fala, do 

canto, do mantra e da sabedoria.  Mantém certa 

relação com o centro sexual, devido à estimulação 

do paladar e o prazer da oralidade.  Esta nāḍī, de 

natureza lunar, tem coloração branco-canforada e 

situa-se ao longo de Suṣhumnā nāḍī e a esquerda.  

Através da austeridade na prática espiritual e da 

purificação, ativa-se este canal e a palavra proferida 

ganha força e se torna verdadeira, ou seja, se 

manifesta. 

 

 

PAYASVINĪ NĀḌĪ – Canal Sutil Aquoso 

Nasce no kanda, recebe a energia do 

viśhuddha chakra, sobe para o ājñā chakra e vai 

até o ouvido direito (lóbulo da orelha).  Este canal 

corre à direita de Suṣhumnā nāḍī. Payasvinī nāḍī, 

além de energizar o ouvido direito, estimula a 

audição dos sons interiores, a percepção interna e a 

harmonia da alma. 

 

ŚHAṄKHINĪ NĀḌĪ – Canal Sutil Madrepérola 

Nasce no kanda, passa pelo viśhuddha 

chakra e recebe sua energia, encaminha-se para o 

ājñā chakra e vai até o ouvido esquerdo (lóbulo da 

orelha).  Este canal corre à esquerda de Suṣhumnā 

nāḍī.  Śhaṅkhinī nāḍī energiza o ouvido esquerdo e 

estimula a fé e a percepção dos seres iluminados. 



VARUNĀ NĀḌĪ – Canal Sutil Abrangente 

Vai do kanda até o anāhata chakra, 

e deste, espalhando-se por todo o corpo, 

por onde leva a energia para todas as 

áreas corporais, emergindo na superfície 

do corpo e tonificando todos os receptores 

táteis da pele.  Seu canal principal passa à 

direita de Suṣhumnā nāḍī.  Sua 

estimulação, através de massagem suave 

no Hṛidaya marma, permite a 

manifestação dos sentimentos mais 

profundos do coração. 

 

 

 

 

 

 

 

VIŚHVODĀRĀ NĀḌĪ – Canal Sutil do 

Abdômen Inteiro 

Vai do kanda ao maṇipūra chakra, 

e deste, para todos os órgãos abdominais, 

alimentando com prāṇa o fogo digestivo 

(jaṭharāgni) e seu aparelho a partir do 

Nābhi marma e, desta forma, sustentando 

o corpo inteiro.  Seu canal principal passa 

à esquerda de Suṣhumnā nāḍī.  A prática 

de agni-sāra, naulī e de uḍḍīyāna 

bandha estimulam esta nāḍī e, 

consequentemente, aumenta o agni de 

todo o corpo e ajuda a expandir o fluxo de 

prāṇa, em especial o que sobe através de 

Suṣhumnā nāḍī. 

 



KUHŪ NĀḌĪ – Canal Sutil da Lua Nova 

Vai do kanda até o svādhiṣhṭhāna chakra e 

deste, à extremidade da uretra (pênis ou vagina), 

levando o prāṇa até os órgãos gênito-urinários (útero e 

ovários – na mulher – ou, próstata e testículos – no 

homem) a partir do Basti marma.  Alguns textos 

consideram como parte de Kuhū nāḍī um ramal que 

sobe do svādhiṣhṭhāna chakra ao viśhuddha chakra 

pela parte posterior do corpo.  Na realidade, ele se 

encaminha para o svādhiṣhṭhāna chakra posterior (na 

escola taoísta é denominado como Ming-men – Porta 

da Vida – na altura de L5), subindo pelo dorso direito 

até a parte posterior do viśhuddha chakra (base do 

crânio – Yui Gen) e interiorizando-se na cabeça, 

alcançando o soma chakra.  Este ramal é ativado 

quando nas práticas tântricas se encaminha ojas 

(essência do sêmen) dos genitais para o viśhuddha chakra (centro da criatividade pura) e 

deste, ao soma chakra (um centro de doze pétalas branco-azuladas logo acima do ājñā 

chakra).  O soma chakra corresponde ao 3º ventrículo cerebral, onde se produz uma 

grande parte do líquor (líquido cérebro-espinhal). 

 

 

ĀLAMBUŚHĀ NĀḌĪ – Canal Sutil Plenamente 

Enevoado 

Vai do kanda ao mūlādhāra chakra e 

deste, à abertura do ânus (Guda marma), 

levando o prāṇa aos órgãos de eliminação 

(ampola retal e bexiga).  Uma ramificação desta 

nāḍī segue até o viśhuddha chakra e termina na 

boca, conforme o texto Gorakṣha Śhatakam.  A 

prática de śhītalī ou sītkarī prāṇāyāma resfria, 

como também estimula o ramal superior de 

Ālambuśhā nāḍī, ativando o sistema nervoso 

autônomo parassimpático. 

 



YAŚHASVINĪ NĀḌĪ – Canal Sutil Esplêndido 

Vai do kanda ao maṇipūra chakra, de onde 

se divide, através do Nābhi marma, levando a 

energia pelo lado direito do corpo às suas 

extremidades (pé e mão direita) e daí estendendo-se 

até os cinco dedos da mão e do pé, terminando seu 

curso no polegar e hálux (dedo grande do pé) direito.  

Mantê-lo com um bom fluxo energético tem uma 

importância vital para todos os marmas da lateral 

direita do corpo. 

 

HASTIJIHVĀ NĀḌĪ – Canal Sutil Língua de Elefante 

Vai do kanda ao maṇipūra chakra, bifurcando-

se pelo lado esquerdo do corpo, a partir do Nābhi 

marma, até o pé e a mão esquerdos e deste ponto 

para os dedos da mão e do pé, terminando no polegar 

e no hálux esquerdos e, da mesma forma, este nāḍī é 

muito importante para o funcionamento dos marmas da lateral esquerda do corpo. 

 

Os Chakras e a Correlação Orgânica 

 

Como já vimos, existe uma correlação entre os chakras e a organização interna 

(autônoma – visceral) do corpo, bem como a externa (periférica – motora).  Existem plexos 

nervosos autônomos e periféricos que são ativados, respectivamente, pelos campos 

internos (botão) e externos (pétalas) dos chakras, conforme a sua área de atuação.  Por 

sua vez, os plexos, tantos os autônomos quanto os periféricos, acionam aparelhos, 

glândulas e músculos.  Essa distribuição organizacional está feita da seguinte forma: 

1. Sistema nervoso autônomo. 

 Sahasrāra chakra – plexo corióideo; tálamo; pineal; 

 Ājñā chakra – plexo carotídeo; hipotálamo; hipófise; 

 Viśhuddha chakra – plexo laríngeo; aparelho respiratório; tireóide; 

 Anāhata chakra – plexo cárdio-respiratório; aparelho circulatório; timo; 

 Maṇipūra chakra – plexo solar; aparelho digestivo; pâncreas endócrino; 

 Svādhiṣhṭhāna chakra – plexo pélvico; aparelho geniturinário; gônadas; 

 Mūlādhāra chakra – plexo coccígeo; aparelho excretor; supra-renais. 



2. Sistema nervoso motor periférico. 

 Sahasrāra chakra – córtex cerebral; 

 Ājñā chakra – nervos cranianos; 

 Viśhuddha chakra – plexo cervical; 

 Anāhata chakra – plexo braquial; 

 Maṇipūra chakra – raízes medulares da coluna torácica; 

 Svādhiṣhṭhāna chakra – plexo lombar; 

 Mūlādhāra chakra – plexo sacral. 



 

 

Chakras Secundários 

 

Outros chakras são considerados secundários pela tradição indiana.  São eles: 

Hṛit Chakra 

Hṛid é uma palavra sânscrita que significa “coração”.  É 

um chakra auxiliar do anāhata chakra.  Considerado como o 

centro da devoção, este centro auxiliar, localizado logo abaixo 

do chakra cardíaco, possui oito pétalas na cor dourada solar 

e seu botão é vermelho rosado.  Auxilia na regulação do ritmo 

cardíaco.  Diz-se que aquele que o tem plenamente 

desenvolvido é capaz de manipular os cinco elementos da 

natureza e materializar objetos, assim como fazia Sathya Sai 

Baba.  Para desenvolvê-lo é necessária uma total entrega à vontade divina. A meditação 

Nāda Brahma, na qual se recita o mantra “huṁ” (bija mantra deste chakra) ajudará no 

processo.  Diz-se ainda que, no hṛit chakra, está assentado oito deidades, incluindo 

Indra, o Rei dos Deuses.  Isto significa que neste centro encontra-se o Deus da sua 

crença, seja Buddha, Jesus, Allah, Jeová, Shiva ou qualquer outro. 



Tālu Chakra ou Lalanā Chakra 

Este é o centro energético do palato (tālu) – mais 

especificamente da úvula – ou da língua (lalanā).  É um 

centro auxiliar do viśhuddha chakra e possui doze pétalas 

de cor branca brilhante como a neve e seu botão, associado 

à úvula, é vermelho escuro (vinho).  Dentro do botão existe 

uma fenda como um rasgo de lua crescente que brilha in-

tensamente, de onde brota o néctar da imortalidade (amṛita). 

Este chakra ajuda a controlar as funções do bulbo raquidiano e do IV ventrículo.  A 

produção de saliva, o ajuste das cordas vocais e o movimento da úvula, abrindo ou 

fechando o canal nasal, são também controlados por tālu chakra. 

 

Manas Chakra 

O manas chakra é um chakra auxiliar do ājñā chakra.  

Está localizado na base do III ventrículo, logo acima do 

hipotálamo.  Este lótus é composto de seis pétalas, que 

correspondem aos cinco sentidos e uma ao estado de sono, 

como suas respectivas cores: o odor (olfato; amarelo), o sabor 

(paladar; branco prata), a forma (visão; vermelho), o toque 

(tato; azul esfumaçado), o som (audição; branco ou azul escuro) 

e sonho (sono; preto).  O botão desse lótus é de cor branca. 

Manas chakra não integra apenas os órgãos sensoriais grosseiros, mas também a 

contraparte sutil deles e de forma independente como é o caso da clarividência, da 

clariaudiência e da sensitividade. Para tal, é preciso reduzir a frequência das ondas 

cerebrais, sair do estado de vigília, aquietando a mente em meditação profunda. 

 

Soma Chakra ou Indu Chakra 

Soma significa “néctar” e indu significa “gota 

brilhante”.  Portanto, esses termos se referem à gota 

brilhante do néctar que escorre da região da lua, que 

corresponde no corpo sutil a este chakra.  Este centro 

psíquico situa-se na porção frontal do corpo caloso, na 

região da lâmina terminal e comissura anterior, logo abaixo 

dos forames interventriculares, ou seja, um pouco acima e a 

frente do manas chakra. 



Este centro possui dezesseis pétalas na cor magenta e seu botão é de cor branca 

leitosa.  No interior do lótus existe um eneágono, onde em cada um dos nove cantos 

encontram-se gemas, formando uma ilha.  Provavelmente são cristais de apatita.  Dentro 

desta ilha de gemas está o bija mantra de Śhiva “hauṁ” e o bija mantra de Śhakti 

“saḥ”.  Entoar o mantra de Śhiva-Śhakti desperta a compaixão e a vontade de fazer o 

bem, já que este chakra é a sede dos sentimentos altruísticos. 

 

Nirvāṇa Chakra ou Kāla Chakra 

Localizado na parte superior da foice do cérebro, logo 

abaixo do seio sagital superior, nirvāṇa significa “imerso, 

mergulhado, imóvel, dissolução ou extinção”.  Este chakra é 

onde o ego, juntamente com os gostos e aversões são extintos 

quando a kuṇḍalinī passa por ele.  Esse lótus também é 

conhecido como Parabrahma (o mais alto Brahma), 

Śhatapattra (cem pétalas), Śhāntipadma (lótus da paz), Kāla 

chakra (roda do tempo) e Brahmarandhra (fenda/cavidade de Brahma). 

Nirvāṇa Chakra é o mais alto dentro do corpo físico e possui cem pétalas de cor 

branca brilhante.  Seu botão de cor azul real abriga jālandhara pīṭha (trono ou assento 

real da grande rede de nāḍīs), representado no corpo denso pelas granulações 

aracnóides.  Aqui brilha a luz azul da consciência que leva à liberação – a sede do poder 

supremo da consciência de kuṇḍalinī.  O bija mantra deste chakra é “gaṁ”.  Diz-se que 

este mantra tem o poder de incorporar o conhecimento espiritual desenvolvido em 

meditação, que é maior do que o conhecimento adquirido através da mente concreta 

(saṁjñāna – percepção sensorial) ou da mente abstrata (vijñāna – intelecto). 

 

Guru Chakra 

A palavra sânscrita guru significa “que remove a 

ignorância” (gu = ignorância; ru = remoção).  Portanto, este é o 

chakra do mestre.  Localizado logo abaixo do sahasrāra chakra, 

em um círculo de cor branca brilhante como o néctar da lua, 

contém doze pétalas brancas reluzentes.  Dentro do círculo 

branco encontra-se um triângulo apontado para baixo que 

simboliza os três poderes – da vontade, do conhecimento e da 

ação representados pelos mantras “haṁ”, “laṁ” e “kṣhaṁ, respectivamente” –, que na 

filosofia hermética é o fundamento da criação (querer, saber e ousar).  Este triângulo é 



chamado de “A-Ka-Tha”, pois é formado por uma guirlanda de letras em devanāgarī, que 

começa em seu vértice inferior à direita com a letra “A”, sobe por este lado e em seu vértice 

superior direito, já na linha horizontal, encontra-se a letra “Ka”, para completar o triângulo na 

linha inclinada descendente à esquerda com a letra “Tha”.  Isto significa que para ousar é 

preciso querer, para querer é necessário saber e para saber deve-se ousar, completando-se 

o ciclo da criação.  O bija mantra deste centro é “Aiṁ”.  Este mantra incorpora o aspecto da 

consciência suprema de Sarasvatī – a grande doadora de conhecimento. 

 

Chakra Palmar 

Situado no centro da palma das mãos, relaciona-se com a energia que vem da “sede 

da alma” (coração) e com a “estrela da alma”, o centro da individualidade (ponto localizado no 

encontro das duas mãos acima da cabeça com os braços esticados).  Este centro comanda a 

energia que aciona os pontos reflexos localizados nas mãos e toda a musculatura que envolve 

o movimento delas.  As mãos manifestam-se, psiquicamente, como sentimento de fé e de 

esperança, capacidade de ação, de neutralidade e de estabilidade.  Através das mãos 

irradiamos a luz divina que flui da sede da alma e do centro da individualidade; portanto, toda 

a capacidade de dar e receber provém da energia das mãos.  Pelas mãos nos ligamos aos 

mundos celestiais e temos a possibilidade de criar o Céu na Terra.  Nelas reside nossa 

capacidade de curar; 



Chakra Plantar 

Localizado no centro da planta dos pés, está relacionado com a energia que vem do 

centro hara (região que envolve todo o abdômen) e com o centro estrela da terra (ponto 

localizado aproximadamente um metro abaixo dos pés).  Este centro energiza os pontos 

reflexos localizados nos pés e toda a musculatura que envolve o movimento deles.  Os pés 

expressam o aprofundamento, a seriedade, a espontaneidade, a naturalidade, a sabedoria, 

mas também nossos aspectos sombrios e mórbidos do subconsciente, nossos medos e 

dúvidas, nossos ancestrais, nosso passado, enfim, nossas raízes e nossos aprendizados.  

Neles encontra-se nossa capacidade de nos conhecer.  Pés doloridos expressam Almas 

doloridas e cansadas.  Pés tortos indicam Almas que se desviaram no caminho.  Pés 

rígidos são característicos em Almas rígidas.  Pés largos são próprios de Almas muito 

agarradas à matéria e às questões da família de origem. 

 

 

Os Sete Chakras Inferiores 

A literatura existente batizou estes chakras com os nomes dados aos submundos 

da cosmologia hindu.1   Mas, aqui, eu os chamarei de: kaṭādhāra, jaṅghādhāra, 

jānurādhāra, piṇḍādhāra, gulphādhāra, talādhāra e aṅguṣhṭhādhāra.  Por não 

reconhecer estes centros energéticos como sendo as regiões dos submundos, optei em 

mudar seus nomes. 

Cada um desses chakras inferiores mantém um canal aberto com um dos chakras 

principais situados ao longo da medula espinhal e funcionam como suportes destes, 

regulando a energia acumulada em seus campos internos (botão dos chakras) e externos 

(pétalas dos chakras) como uma válvula que alivia a pressão interna de uma caldeira. 

Por outro lado, os chakras inferiores estão fortemente vinculados às regiões 

inferiores do Universo.  De acordo com as nossas experiências e sentimentos e/ou 

_______________________ 

1. A Cosmologia Hindu divide o Universo em três regiões: Svarga (as sete regiões superiores), Patala (as sete regiões 

inferiores) e Naraka (as regiões infernais).  O Bhāgavata Purāṇa chama essas sete regiões inferiores de bila-svarga 

("céus subterrâneos") e elas são descritas como sendo mais opulentas do que as regiões superiores do universo.  A 

vida aqui é de prazer, riqueza e luxo, com palácios, templos, casas e muitas jóias. A beleza natural de Pātāla supera 

a dos reinos superiores, em termos de brilho e ornamentos. Não há luz solar nos reinos inferiores, mas a escuridão é 

dissipada pelo brilho das jóias que os moradores de Patala usam.  Não há doença, nem velhice nestas regiões.  Tudo 

para que o eu inferior seja enaltecido e cultuado.  O ego, a soberba e a opulência são os grandes dominadores nestas 

regiões.  No Bhāgavata Purāṇa eles são chamados de: Atala, Vitala, Sutala, Talātala, Rasātala, Mahātala e Pātāla.  

Abaixo das regiões de Pātāla, fica Naraka – o reino da morte, onde os pecadores são punidos.  As regiões superiores 

são: Bhūḥ, Bhuvaḥ, Svaḥ, Mahat, Janaḥ, Tapaḥ, Satyam.  As regiões infernais, segundo o Bhāgavata Purāṇa, 

está dividido em 28 infernos. 



atitudes vivenciadas durante uma existência somos levados a purgá-las em uma ou mais 

das 28 regiões infernais de Naraka. 

Kaṭādhāra: significa “suporte do quadril” (kaṭa = quadril; ādhāra = suporte).  

Mantém conexão com o 1º submundo chamado atala que significa “sem fundo”.  O 

primeiro chakra inferior localiza-se na articulação do quadril, acima do trocanter 

maior.  Governa o estado de espírito chamado de medo, o que é verdadeiramente 

um abismo sem fundo.  Quando estamos no estado de consciência deste chakra 

tememos a morte, a vida, as outras pessoas e até mesmo tememos a Deus, mas 

de forma inconsciente. Este centro também representa o desejo, a luxúria, o vício 

pelas drogas e a promiscuidade, distanciando-nos da realidade.  O antídoto para 

equilibrar este centro é o direito à intimidade.  Este centro mantém um padrão de 

ressonância com o centro da base. 

Jaṅghādhāra: este chakra significa “suporte da coxa” (jaṅgha = coxa) e está 

em sintonia com a 2ª região inferior chamada vitala, que significa “profundezas do 

inferno”.  Localizado no meio das coxas em sua porção interna, nele predomina a 

cobiça e a ostentação, que leva a sempre querer mais.  Quando não satisfeitas, 

produzem a raiva e o ressentimento, ardendo em chamas. A raiva proveniente do 

desespero, da confusão, da frustração ou falta de compreensão, gerados pela cobiça 

leva a pessoa a um profundo inferno em chamas, se tornando indisponível para as 

relações humanas, louca de raiva até 

mesmo de Deus.  Seu antídoto é o 

perdão, primeiro de si mesmo e, 

depois, dos outros.  A energia deste 

chakra repercuti no centro sexual. 

Jānurādhāra:  este chakra, 

que se situa nos joelhos (jānu), 

está conectado a 3ª região inferior 

denominada de sutala, que 

significa “grande profundidade”.  

Esta é a região dos enganos, da competição, do jogo de interesses, do despotismo 

e dos aproveitadores.  Governa o ciúme, a inveja de querer o que outros têm e não 

se pode ter.    O ciúme é um sentimento de inadequação e impotência, enquanto a 

inveja vem do sentimento de inferioridade. Pessoas com a consciência em sutala 

cobiçam tudo.  Muitas vezes negam a existência de Deus e são falsos em suas 

ações, causando retaliações e vinganças, mas tudo não passa de um jogo de 



poder.  A virtude que neutraliza seus efeitos nocivos é a autoconfiança.  Mantém 

forte sintonia com o centro do abdômen. 

Piṇḍādhāra: localizado no meio das panturrilhas (piṇḍa = barriga da perna), 

está relacionado ao 4º submundo chamado de talātala, significando “sob o nível 

baixo” ou “lugar das trevas”.  Ao quarto submundo é atribuído o ilusionismo da 

conquista dos bens materiais, das construções pomposas e da efemeridade e 

temporalidade do mundo fenomênico, o que o torna bastante instável. Este chakra 

gera a confusão mental prolongada, a teimosia e a obstinação instintiva por adquirir 

bens materiais, atropelando os outros sem pensar, envenenado pelo desejo de ter.  

Compram tudo, mesmo sem necessidade, só para dizer que também tem.  São 

retentivos e não doam nem emprestam nada.  A ganância é o que prevalece neste 

estado.  Seu antídoto é o direito de apenas ser.  O centro do coração está 

diretamente ligado a este chakra. 

Gulphādhāra: este é o chakra dos tornozelos (gulphā) e está conectado ao 

5º mundo inferior chamado de rasātala, que significa “região ou fundo úmida”.  É a 

verdadeira casa da natureza animal. Vivem entocados, camuflados e se disfarçam 

para manter o domínio sobre tudo que os cercam.  A possessividade e o egoísmo 

absoluto prevalecem, devido ao seu forte padrão narcisista.  O egocentrismo é tão 

forte que chega a ser cruel, pois o sofrimento dos outros não é importante. Ciúme, 

raiva e medo são intensos.  Equilibramos este chakra através da virtude de servir 

ao próximo, fazendo a caridade.  Sua energia ressona com o centro da laringe. 

Talādhāra: situado no dorso e planta dos pés, mantém sintonia com a 6ª 

região inferior chamada de Mahātala que significa “grande região infernal”.  Este é o 

reino da cegueira interior, da falta de consciência em suas atitudes, da negatividade e 

depressão profunda.  Aqueles que vivem neste chakra têm o vício de roubar 

livremente, são fraudulentos e desonestos, justificando-se por achar que as pessoas e 

o mundo lhes devem a vida.  Neutralizamos suas características malévolas 

desenvolvendo o direito de crescer e de se expandir.  Sua conexão mais intensa é 

com o centro frontal. 

Aṅguṣhṭhādhāra: Aqui, no dedo grande dos pés (aṅguṣhṭha), é a região 

mais inferior, chamada em sânscrito de Pātāla, que significa “região caída ou 

pecaminosa”, onde vivem os Nāgas, a demoníaca serpente.  É a morada da 

destruição, assassinato por vingança, tortura, sadismo e ódio expresso através da 

depredação de patrimônios e destruição mental, emocional e corporal das 

pessoas. O ódio, o desprezo e a maldade se manifestam aqui.  É completamente 



desprovido de discernimento.  O antídoto para este centro é o desenvolvimento da 

capacidade de se colocar no lugar do outro e compreendê-lo.  Está vinculado ao 

centro coronário. 

 

 

Chakras de Suporte Físico 

São inúmeros os chakras de suporte físico, mas citarei alguns apenas, que são os 

mais relevantes: 1 hepático, 1 esplênico, 1 do plexo solar, 2 renais e 5 cranianos. 

 

Chakra Hepático: originário da rede eletromagnética do plexo solar que se 

ramifica à direita contém seis pétalas.  Este vórtice de energia é sensível à luz 

como partícula.  Sua função mais importante é processar energia para vitalizar o 

sangue e gerar força para os três tipos de músculos: estriados (esqueleto), lisos 

(órgãos) e coração.  É governado pelo maṇipūra chakra. 

 

Chakra Esplênico: originário da rede eletromagnética do plexo solar que se 

ramifica à esquerda contém seis pétalas.  Assim como o hepático, este vórtice 

também é sensível à luz, mas como onda.  Sua função mais importante é processar 

energia para vitalizar o plasma e manter a saúde imunológica.  Também é governado 

pelo maṇipūra chakra. 

 

Chakra do Plexo Solar: situado no final do esterno, onde as costelas se 

separam.  Este vórtice, sensível à luz e aos raios solares, ativa o centro 

diafragmático.  Deste modo, mantém o funcionamento do principal músculo 

respiratório – o diafragma.  É governado pelo maṇipūra chakra, mas tem uma 

forte relação com o anāhata chakra. 

 

Chakra Renal: um para cada rim, situado sobre eles, tem sua origem na 

rede eletromagnética do plexo renal.  Este vórtice é sensível à temperatura e, 

conforme a sua variação regula a água no organismo para manter a vitalidade.  É 

governado pelo svādhiṣhṭhāna chakra. 

 

Chakras Cranianos: são cinco pequenos vórtices de energia sensíveis ao 

som, localizados nas suturas cranianas (frontal, coronal e lambdóide) e governados 

pelo sahasrāra chakra: 



Hipolviredes: sobre a sutura frontal onde inicia o couro cabeludo. 

Atua no lobo frontal do cérebro (cognição); 

Assion: sobre a sutura coronal à esquerda.  Atua na área cortical 

motora e somestésica que comanda o lado direito do corpo; 

Périplo: sobre a sutura lambdóide à esquerda.  Atua na área cortical 

visual e psico-visual do olho direito; 

Omnimedes: sobre a sutura lambdóide à direita.  Atua na área 

cortical visual e psico-visual do olho esquerdo; 

Infinismus: sobre a sutura coronal à direita. Atua na área cortical 

motora e somestésica que comanda o lado esquerdo. 

 

 

Chakras Transpessoais 

Existem vários chakras transpessoais, mas vou abordar aqui apenas três deles.  

Os vórtices transpessoais estão classificados em supra-personais e sub-personais.  Os 

supra-personais a serem abordados são: chakra “estrela da alma” e “portão estelar”.  

Esses dois vórtices têm funções específicas de assimilar e concretizar a Essência Divina 

Impessoal pelos demais chakras do campo de energia humana.  O sub-personal a ser 

abordado é o chakra “estrela da terra”. 

 

Chakra “Portão Estelar” 

Situado aproximadamente entre 40 e 60 cm acima do topo da cabeça, é 

sensível aos raios cósmicos provenientes do Grande Sol Central e ao Poder da 

Vontade Divina.  À medida que alinhamos a nossa vontade pessoal com a Vontade 

Divina, ativamos esse chakra.  Desta forma, tornamos a relação com o Divino 

Impessoal mais consciente.  A meditação é a melhor forma de mantê-lo ativado, 



pois ele passa a transmitir os raios cósmicos à consciência, vibra as fibras 

nervosas, elevando as freqüências atômicas do corpo físico denso.  Com isso, 

alcançamos um estado de unidade com toda a Criação, resultando em sabedoria, 

compaixão e lucidez plena. 

 

Chakra “Estrela da Alma” 

Este vórtice está localizado entre 15 e 30 cm acima do topo da cabeça.  Ele 

é o vórtice de ligação entre o chakra estelar e os centros do campo de energia 

humana.  Ele é a ponte entre a Essência Divina Impessoal e a realidade pessoal, 

entre o espiritual e o físico, entre o Céu e a Terra.  O chakra “estrela da alma” 

transporta a energia cósmica captada pelo chakra “portão estelar” e a filtra para o 

nível psíquico humano, conforme seu nível de consciência que, por sua vez, é o 

resultado de suas ações, seu karma e dharma.  Aqui, a Vontade Divina começa a 

estruturar a Alma humana.  Ativamos a energia deste chakra, à medida que 

ampliamos e aprofundamos a nossa consciência, vivenciando a unidade da vida. 

 

Chakra “Estrela da Terra” 

Está localizado entre 90 cm e 1,20 m abaixo da planta dos pés, na linha 

mediana do corpo.  Ao ativar este vórtice, sintonizamos a nossa força psíquica com 

a força da Mãe Terra, a própria Natureza.  O chakra terrestre só é ativado, 

conforme eliminamos o medo.  Desta forma, ele pode expressar plenamente as 

energias cósmicas oriundas da Vontade Divina, ou seja, quando nos tornamos a 

expressão viva da realização do Céu na Terra, a integração do espírito na matéria.   



 

 

 

GURU CHAKRA            

 

 

 

 

 

NIRVĀṆA CHAKRA 

 

 

 

 

 

SOMA CHAKRA 

 

 

 

 

 

MANAS CHAKRA 

 

 

 

 

TĀLU CHAKRA 

 

 

 

 

 

HṚIT CHAKRA 

 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

