
2 
 

 



3 
 

CINTURÃO ENERGÉTICO DO DIAFRAGMA 
 

Existe um conjunto de chakras secundários, que dão um suporte puramente físico, no 

entorno do diafragma e que tem a função de equilibrar a energia corporal, além de 

gerar uma barreira energética para salvaguardar a integridade do organismo humano. 

Chamamos a esta barreira de cinturão energético do diafragma. 

Através deste cinturão, controlamos a vitalidade do corpo, liberando ou retendo 

energia, absorvendo-a quando necessário e eliminando a energia tóxica que atrapalha 

a fluidez energética de todo o corpo. Este cinturão faz parte do sistema energético 

comandado pelos chakras básico ou raiz (mūlādhāra chakra), sexual ou genésico 

(svādhiṣhṭhāna chakra) e do plexo solar (maṇipūra chakra). 

 

CHAKRA UMBILICAL (nābhi chakra) / ESFERA DO ESPÍRITO (shén-qiú) 

Localizado exatamente no umbigo (nābhi, em sânscrito), este chakra possui oito 

pétalas e suas cores predominantes são o vermelho, amarelo e verde. Sendo um 

chakra aferente, sua função principal é gerar eletricidade, a partir da absorção dos 

glóbulos de vitalidade do prāṇa solar. Esta eletricidade é um tipo de energia sintética 

que, uma vez distribuída pelo corpo, facilita a circulação através de todos os canais do 

corpo, sutis ou densos (nāḍīs, jīng luò ou meridianos, nervos, vasos sanguíneos e 

linfáticos). 

O umbigo é considerado a raiz do corpo. Após a fertilização do óvulo da mãe pelo 

espermatozoide do pai, gerando um gameta que se desenvolve em feto, seu contínuo 

desenvolvimento só ocorre por causa da ligação ao corpo materno pelo cordão umbilical. 

Após o nascimento, o prāṇa solar passa a ser captado principalmente por este ponto – o 

umbigo. 

                               

                                         (a)                                                                                 (b)           



4 
 

FIG. 1 – Chakra Umbilical (nābhi chakra), segundo Choa Kok Sui1 

(a) estático e (b) dinâmico 

 

FIG. 2 – Representação do centro energético umbilical (nābhi chakra) 

O chakra umbilical é a origem da respiração. O prāṇa solar, juntamente com o sangue 

e a linfa, sendo atraídos para esse chakra produzem um ritmo respiratório profundo 

e todo o cinturão diafragmático pulsa vigorosamente, fazendo o prāṇa, o sangue e a 

linfa circularem pelo organismo, distribuindo uniformemente as substâncias vitais e, 

desta forma, aliviando o trabalho cardíaco. Isso permite que a energia não se estagne 

em algum ponto do organismo, sobrecarregando os órgãos vitais. Por outro lado, se 

algum órgão estiver com deficiência energética, é através deste mecanismo – o 

cinturão diafragmático – que o prāṇa será encaminhado para tal órgão deficiente 

(lesionado ou doente) para efetuar a cura. 

O chakra do umbigo é também responsável pelo desempenho dos intestinos ao nível 

psicológico. O grosso trabalho a relação de perda/ganho. O delgado, a relação 

custo/benefício. Os dois em conjunto trabalham o aproveitamento e a forma de 

utilização daquilo que se adquiriu em termos materiais, morais e sociais. Por 

exemplo: uma casa, uma honra e uma fama. 

 

 

CHAKRA PORTA DA VIDA (āyurdvāra chakra ou ming-men) 

O chakra “porta da vida” (āyus = vida; dvāra = porta) está situado na região dorsal, em 

oposição ao umbigo, entre a 2ª e a 3ª vértebra lombar. Possui oito pétalas, 

predominando o laranja em várias tonalidades e um pouco de vermelho e amarelo. 

É um chakra de propriedades eferentes, já que sua principal função é bombear o fluxo 

de prana, através da medula espinhal. Outra importante função deste chakra é 

equilibrar o funcionamento dos dois rins, já que o esquerdo tem características de 

                                                             
1
Choa Kok Sui (1952 - 2007) nasceu nas Filipinas e criou o método Pranic Healing (Cura Prânica). Foi 

considerado um cientista da Alma, aproximando a ciência da espiritualidade. 



5 
 

internalização da energia, enquanto o direito se caracteriza por externar a energia 

elaborada no corpo. O chakra “porta da vida” é um importante ponto de poder e 

harmonia do corpo por conter o controle yin/yang de todas as funções orgânicas. 

O funcionamento deficiente deste chakra pode gerar distúrbios como: dores nas 

costas, disfunção renal, hipo ou hiperativação das glândulas suprarrenais, hipo ou 

hipertensão arterial e descontrole do metabolismo. 

O Ming-men, como é chamado na China, mantém uma profunda ligação com suas raízes 

genealógicas e tudo o que o indivíduo suporta ao longo da vida, principalmente o medo da 

vida, gerando dificuldades de enfrentar mudanças, o medo do desconhecido e do 

abandono. 

                                

(a) (b)   

FIG. 3 – Chakra Porta da Vida (āyurdvāra chakra ou ming-men), segundo Choa Kok Sui 

(a) estático e (b) dinâmico 

 

 

FIG. 4 – Representação do centro energético “porta da vida” (āyurdvāra chakra) 

 

 



6 
 

CHAKRA HEPÁTICO (yakṛt chakra) 

Localizado no lado direito do corpo com duas bocas – frontal (aferente) e dorsal 

(eferente). O frontal no encontro das três costelas falsas, a 9ª e 10ª costela e o dorsal 

entre o terço proximal e mediano do intervalo entre a 9ª e a 10ª costela. 

O chakra hepático (yakṛt = fígado, em sânscrito) é bloqueado principalmente por uma 

dieta pobre, sobrecarregando o plexo solar, por raiva acumulada, ressentimento, 

emoções reprimidas. No nível emocional, o fígado tem a ver com o controle da raiva e 

o senso de responsabilidade. Sua cor aproxima-se do verde limão, mas o seu centro é 

de um laranja forte e suas pétalas são matizadas de vermelho. 

Tem sua conexão na rede eletromagnética do plexo solar que se ramifica à direita e 

contém seis pétalas. O vórtice frontal de energia é sensível à luz em sua propriedade 

como partícula, o que dá ao fígado uma característica mais elétrica do que magnética. 

                             

(a) (b)          

FIG. 5 – Chakra Hepático (yakṛt chakra) adaptado2 a partir de imagem do chakra do 

baço de Choa Kok Sui. (a) estático e (b) dinâmico 

 

 

                                                             
2
 Estas imagens foram adaptadas a partir das imagens criadas por Choa Kok Sui para o chakra do baço. 

Choa não cita em suas obras o chakra do fígado, dando importância apenas ao baço, o que lamento 
muito. Considero o chakra hepático importantíssimo na vitalidade do corpo, pois não vivemos sem este 
órgão, enquanto o baço pode ser retirado do organismo físico. 



7 
 

FIG. 6 – Representação do centro energético hepático (yakṛt chakra) 

O chakra hepático frontal tem propriedades de absorver energia prânica do meio 

ambiente, enquanto o dorsal, descarregar energia impura produzida pelo corpo.  

O chakra hepático faz parte do chamado cinturão energético diafragmático, junto com o 

esplênico, os renais, o umbilical e o “porta da vida”. Sua função mais importante é 

processar energia para vitalizar o sangue e gerar força para os três tipos de músculos: 

estriados (esqueléticos), lisos (órgãos) e coração. O prāṇa captado por ele se subdivide 

pelos cinco órgãos de ação (karmendriya), governados pelos cinco primeiros chakras 

principais, a saber: 

 Pés e pernas – aparelho locomotor – mūlādhāra chakra – este órgão nos dá a 

objetividade e a segurança em nossos caminhos; 

 Mãos e braços – aparelho preensor – svādhiṣhṭhāna chakra – a paciência é o 

principal atributo deste órgão de ação; 

 Ânus e uretra (esfíncteres) – aparelho excretor – maṇipūra chakra – está ligado 

à raiva e nossa capacidade de externar sentimentos; 

 Genitais (pênis e vagina) – aparelho reprodutor – anāhata chakra – proporciona 

a assertividade, validando suas ideias, palavras e atitudes; 

 Cordas vocais e cavidade bucal – aparelho fonador – viśhuddha chakra – nos dá 

a capacidade de ordenar os projetos de vida. 

O fígado é o maior órgão interno do corpo, pesando em torno de 1,5 Kg no adulto. 

Desempenha um grande número de funções e, entre as quais, estão o armazenamento 

e o processamento das substâncias que recebe através da corrente sanguínea e do 

sistema porta hepático (veia porta do fígado). Normalmente, processa e acumula 

substâncias úteis no corpo, como a glicose na forma de glicogênio, aminoácidos, 

gorduras, vitamina A e B12, ferro e cobre. Purifica o sangue proveniente do intestino e 

é responsável pelo metabolismo dos carboidratos, gorduras e proteínas. Elimina as 

substâncias tóxicas externas (da ingestão, inalação ou contato) e endógenas, 

produzidas pelo funcionamento celular normal (ácido láctico, ureia e restos celulares 

de vírus e bactérias). 

 

 

CHAKRA ESPLÊNICO (plīhan chakra) 

Localizado no lado esquerdo do corpo, um frontal (aferente) e outro dorsal (eferente). 

O frontal está logo abaixo do encontro das três costelas falsas e o dorsal, no final da 

12ª costela (flutuante). 

O chakra esplênico (plīhan = baço, em sânscrito) gera um circuito de energia que é 

ativado com pensamentos de gratidão. Sua cor predominante é o branco amarelado 

com raios multicoloridos, mas o seu centro apresenta um violeta profundo. 



8 
 

Da mesma forma como o chakra hepático, o vórtice frontal do chakra esplênico 

absorve prāṇa do meio ambiente, enquanto o vórtice dorsal elimina as toxinas 

energéticas produzidas no interior do organismo. 

Sensível à luz em sua propriedade como onda, o que dá ao baço uma característica 

mais magnética do que elétrica, ao receber a energia prânica do ambiente, a 

transforma e distribui pelos cinco primeiros chakras principais, vitalizando as funções 

fisiológicas de cada chakra, que são regidas pelos alentos vitais, a saber: 

 Micção, defecação, menstruação e ejaculação – mūlādhāra chakra – controlado 

por apāna vāyu que, literalmente é "alento descendente" (apa = para baixo; 

āna = alento) e neste contexto significa o alento que se move para baixo e para 

fora. Também rege o descarte de nossas experiências negativas sensoriais, 

emocionais (aliás, esta palavra significa “movimento para fora”) e mentais; 

 Gestação, ereção, lubrificação vaginal, produção do leite materno, 

metabolismo e purificação e regulação da proficiência do sangue (equilíbrio de 

eletrólitos, manutenção do pH sanguíneo) e do volume de líquido corporal – 

svādhiṣhṭhāna chakra – seus alentos são prāṇa vāyu e vyāna vāyu. No termo 

prāṇa, “pra” é um prefixo de movimento que significa "para frente" e neste 

contexto é o alento que se move para dentro ou que penetra. Ele rege as 

assimilações de todos os tipos (por exemplo, a gestação), desde a ingestão de 

alimentos, água e inalação do ar à assimilação de impressões sensoriais e 

experiências mentais. A natureza deste alento vital é propulsora (por isso é 

para frente). Este alento coloca tudo em movimento e os ordena. O prāṇa 

provê a energia básica que nos vitaliza. Vyāna vāyu atua no metabolismo, 

ereção, lubrificação vaginal e purificação e regulação da proficiência do sangue, 

já que significa literalmente o “alento que se move para fora” (vi = em 

diferentes direções, distribuído, fora, longe), proporcionando a força muscular 

e auxiliando os outros prāṇas em seu trabalho; 

 Digestão, assimilação e produção de energia – maṇipūra chakra – o alento vital 

é samāna vāyu, que significa literalmente “alento que equilibra” (sama = igual, 

equilibrio). Neste contexto indica o alento que se move da periferia para o 

centro para equalizar a digestão e colocar os nutrientes no seu tamanho e peso 

adequado para que sejam assimilados. Na mente atua para homogeneizar e 

digerir experiências, sejam elas sensoriais, emocionais ou mentais; 

 Circulação e troca gasosa – anāhata chakra – aqui o conceito de vyāna vāyu é 

aplicado como o alento que se move do centro para a periferia, distribuindo a 

energia através do sangue e da linfa. É responsável pela circulação em todos os 

níveis (sutil e denso) e aspectos (sanguíneo, linfático, nervoso, peristáltico, 

renal (água) e o oxigênio em todo o corpo. Outro alento atuante é prāṇa vāyu 

que, por sua propriedade penetrante, promove a perfusão do oxigênio para 

dentro da célula sanguínea e, consequentemente, a troca do gás carbônico; 

 Respiração e pressão arterial – viśhuddha chakra – prāṇa vāyu é um dos alentos 

que atuam aqui. A respiração, com sua função de encaminhar o ar atmosférico, 

que está fora, para dentro dos pulmões é controlada por prāṇa vāyu. O outro 



9 
 

alento é udāna, o "alento ascendente" (ud = para cima) e, neste contexto é o 

alento que se move para cima, para a cabeça, para as funções cognitivas e 

intelectuais, criativas e expressivas, realizando movimentos qualitativos ou que 

transformam a energia vital. Controla o crescimento do corpo, manutenção da 

postura ortostática, a pressão arterial (centro vasomotor), a fala, o esforço, o 

trabalho, o entusiasmo e a vontade. Udāna é o movimento da energia que 

promove o desenvolvimento do corpo e a transformação da energia em 

consciência. Segundo Śhrī Aurobindo "a evolução é a transformação da energia em 

consciência". 

 

                                      

(a) (b)                

FIG. 7 – Chakra Esplênico (plīhan chakra), segundo Choa Kok Sui 

(a) estático e (b) dinâmico 

 

 

FIG. 8 – Representações do centro energético esplênico (plīhan chakra) 

Sua função mais importante é processar energia para vitalizar o plasma e manter a 

saúde imunológica. O baço é um órgão com funções de ajudar o sistema de defesa, 

como parte do sistema linfático (proteção contra infecções), armazenar sangue para o 

corpo e liberá-lo quando necessário. Também destrói plaquetas desgastadas e 

danificadas e glóbulos vermelhos. É o centro da integridade pessoal. O baço é um 

órgão parenquimatoso localizado abaixo das costelas no lado esquerdo, pesando 



10 
 

aproximadamente 150-200 gramas em situações normais de adulto. Possui duplo 

acesso vascular através do sistema porta esplênico e da circulação sistêmica.  

No nível emocional, o baço lida com a ansiedade e a obsessão, ou se sente adequado e 

em paz. Este chakra também gerencia o amadurecimento e o aproveitamento das 

competências de cada relação humana, administrando as funções de conceder e 

assumir o que é próprio. 

CHAKRA RENAL (vṛkka chakra) 

Existe um chakra para cada rim (esquerdo e direito), situado sobre eles, com seu ponto 

central abaixo da 12ª costela. Tem sua conexão com a rede eletromagnética do plexo 

renal e possui oito pétalas com nuances de cores amarelas, alaranjadas e vermelhas.  

O vórtice renal (vṛkka = rim, em sânscrito) é sensível a temperatura e, conforme esta 

varia, regula a água no organismo para manter a vitalidade. 

Mantém propriedades aferentes e eferentes, ou seja, ora está absorvendo prāṇa solar e 

ora excretando resíduos energéticos desvitalizados. Está intimamente conectado ao 

chakra Porta da Vida (na China chama-se de ming-men – Porta da Vida), bem como ao 

chakra umbilical (na China chama-se de shén-qiú – Esfera do Espírito). 

                                

                               (a)                                                                          (b)       

FIG. 9 – Chakra Renal (vṛkka chakra) adaptado3 a partir da imagem do chakra Ming-

men (Meng-mein) de Choa Kok Sui. (a) estático e (b) dinâmico 

 

                                                             
3
 Estas imagens também foram adaptadas a partir das imagens criadas por Choa Kok Sui do chakra ming-

men (meng-mein, como é chamado por Choa), já que ele não dá a devida importância deste centro vital. 
Como já foi dito no texto, os rins guardam a energia ancestral – crucial em nossa formação orgânica e 
psíquica. 



11 
 

 

FIG. 10 – Representação do centro energético renal (vṛkka chakra) 

O rim representa a raiz da nossa vida, porque armazena a nossa energia ancestral; a 

energia que trazemos quando nascemos, nosso tesouro energético. Esta energia deve 

ser consumida com muito cuidado, sem exageros. 

A função clássica dos rins é a depuração do sangue, retirando dele as substâncias 

tóxicas geradas pelo metabolismo celular, como por exemplo, a ureia e a creatinina. 

Mas, outras funções também são importantes para a proficiência do sague. São elas:  

 Manter o pH sanguíneo variando entre 7,35 e 7,45, regulando o equilíbrio 

ácido/básico; 

 Eliminar o excesso de água do corpo, mantendo determinada quantidade de 

líquido no organismo para que a força de atração entre as moléculas facilite as 

trocas intersticiais; 

 Excretar substâncias ingeridas nocivas ao metabolismo, como por exemplo, os 

medicamentos quando em excesso; 

 Produzir hormônios como a eritropoietina (estimula a produção de hemácias), 

renina (eleva a pressão arterial), vitamina D (atua no metabolismo ósseo e 

regula a concentração de cálcio e fósforo no organismo); 

 Cininas (atuam no processo inflamatório, induzindo vasodilatação, aumentando 

a permeabilidade vascular e estimulando a contração dos músculos de órgãos e 

vísceras. 

Os sintomas básicos de depauperação da energia dos rins são:  

 Cansaço e queda de cabelo; 

 Edemas generalizados; 

 Joelhos frios e dor lombar; 

 Infertilidade e impotência sexual; 

 Labirintites (ouvido com som de cachoeira); 

 Grande prostração entre 17 e 19 horas, devido a um aumento de energia no 

meridiano do rim, conforme nosso relógio biológico. 

 



12 
 

 

EXERCÍCIOS DE PURIFICAÇÃO 

Vamos agora aprender a limpar os centros energéticos do cinturão diafragmático. 

Estes exercícios promovem a cura e o equilíbrio físico, energético e emocional. Desta 

forma, seus órgãos se tornam fortes e de bom padrão energético, de modo que a 

energia negativa ou doente não se desenvolva e nem tenha campo para crescer. 

Os exercícios de purificação requerem uma sincronização entre visualização, 

respiração, movimento, vocalização e repouso. O período de repouso é essencial para 

o sucesso do exercício. Cada chakra tem um som (mantra) próprio, gerando 

determinadas frequências que promovem a limpeza e cura. Também é importante 

que, durante a vocalização, os olhos estejam abertos. 

O som tem uma função primordial em nossas vidas. O som está intimamente associado 

ao elemento ar, demonstrando que a mente do ser humano, através da vocalização, 

pode gerar coisas e fatos extraordinários – forças construtoras da natureza agem no 

campo sutil, construindo tudo o que pertence ao mundo fenomênico. 

 

PREPARAÇÃO 

Estas recomendações ajudam a estabelecer bons resultados aos exercícios. Procure 

um ambiente que induza ao relaxamento e à concentração. Vista roupas leves e 

confortáveis e retire os adereços (joias, relógio, óculos). Evite interferências que 

possam prejudicar o exercício – telefone, pessoas, campainhas, etc. Procure executar 

os exercícios de estômago vazio. Siga os exercícios na sequência dada abaixo.  

 

PURIFICAÇÃO DO CENTRO HEPÁTICO (yakṛt chakra) 

Sentado, coloque as mãos sobre as pernas (palmas voltadas para cima). Feche os 

olhos. Tome consciência da raiva, das frustrações e ressentimentos que se acumulam 

neste chakra. Inspire profundamente enquanto abre os braços como se fosse abraçar. 



13 
 

Abra seus olhos e expire lenta e profundamente, produzindo o mantra “ṣhīṁ” (o som 

do “ṣh” deve ser como no inglês “sharp”, o “ī” é prolongado e o “ṁ” nasalizado com a 

língua tocando o palato e sem fechar os lábios), curvando-se sobre o fígado e, trazendo 

as mãos sobre ele, pressione esta região com a ponta dos dedos das mãos. Sinta, 

saindo pela boca, durante a expiração prolongada, todo o calor preso, toda raiva, 

frustração e ressentimento. 

Tendo completado a expiração, feche os olhos, volte a posição inicial. Coloque a 

atenção sobre o fígado como no início e inspire uma brilhante luz verde de folha tenra 

no chakra hepático. Mantenha a 

respiração no fígado e a cada 

expiração entoe o mantra do 

chakra hepático. 

Repita todo o processo 3, 6, 9 ou 

12 vezes, até que sinta seu 

chakra purificado, equilibrado e 

energizado. 

PURIFICAÇÃO DO CENTRO 

UMBILICAL (nābhi chakra) 

Sentado, coloque suas mãos 

sobre as pernas – palmas viradas 

para cima. De olhos fechados, 

tome consciência da soberba, 

arrogância, impetuosidade e 

crueldade que esse chakra 

desenvolve e acumula (lembre-

se, somos todos Almas em 

evolução e, portanto, 

imperfeitas). Comece a inspirar 

devagar e profundamente 

enquanto estende os braços 

lateralmente para o alto com 

as palmas levantadas, até 

acima da cabeça. Entrelace os 

dedos das mãos com as palmas 

voltadas para o alto, esticando 

bem os braços e as palmas. 

Incline-se um pouco para trás, 

abrindo a região do umbigo. 

Olhando para as mãos, expire 

devagar fazendo o som do 

mantra “rauṁ” subvocalmente 



14 
 

(o som do “r” deve ser como em “caro” e o “ṁ” nasalizado com a língua tocando o 

palato e sem fechar os lábios). Ao vocalizar, visualize que está expelindo para cima 

pela boca todo o calor preso no abdômen, as emoções negativas, doenças e 

desequilíbrios desse centro 

vital. 

Em seguida, feche os olhos 

novamente, desça os braços 

como na posição inicial. 

Enquanto desce os braços, 

inspire uma brilhante luz 

alaranjada no chakra do 

umbigo, voltando a repousar 

suas mãos sobre as pernas. 

Mantenha a respiração no 

umbigo, e a cada expiração 

entoe mentalmente o mantra 

do chakra umbilical. 

Repita todo o processo 3, 6, 9 

ou 12 vezes, até que sinta seu 

chakra purificado, equilibrado e 

energizado. 

 

PURIFICAÇÃO DO CENTRO ESPLÊNICO (plīhan chakra) 

Sentado, coloque as mãos sobre as pernas (palmas voltadas para cima). Feche os 

olhos. Tome consciência da melancolia, das preocupações e pensamentos recorrentes 

que se acumulam neste chakra. Inspire profundamente enquanto abre os braços como 

se fosse abraçar. 

Abra seus olhos e expire lenta e profundamente, produzindo o mantra “vrūṁ” (o som 

do “ū” é prolongado e o “ṁ” nasalizado com a língua tocando o palato e sem fechar os 

lábios), curvando-se sobre o baço e, trazendo as mãos sobre ele, pressione esta região 

com a ponta dos dedos das mãos. Sinta, saindo pela boca, durante uma longa 

expiração, todo o calor preso, toda melancolia, preocupação e ideia fixa. 

Tendo completado a expiração, feche os olhos, abaixe e relaxe os braços. Coloque as 

mãos sobre as pernas como no início e inspire uma brilhante luz amarela no chakra 

esplênico. Mantenha a respiração no baço e a cada expiração entoe o mantra do 

chakra esplênico. 

Repita todo o processo 3, 6, 9 ou 12 vezes, até que sinta seu chakra purificado, 

equilibrado e energizado. 

 



15 
 

PURIFICAÇÃO DO CENTRO RENAL (vṛkka chakra) 

Sentado, coloque suas mãos sobre as pernas (palmas voltadas para cima). Tome 

consciência de todo o medo, frio ou calor que se acumula sobre os rins. Com as 

pernas juntas e os joelhos se tocando, curve-se para frente e, com os dedos das 

mãos entrelaçados, segure-os. Inspire e puxe os joelhos com as mãos na direção da 

base das costas, abrindo os espaços na região dos rins. Levante a cabeça e olhe para 

frente, mantendo a tensão. 

 

Com os lábios arredondados, expire devagar e profundamente, entoando o mantra 

“chūṁ” (o som do “ch” deve ser “tch” como em “tchau”, o “ū” é prolongado e o “ṁ” 

nasalizado com a língua tocando o palato e sem fechar os lábios). Ao mesmo tempo, 

contraia o abdômen, puxando-o contra os rins. Visualize todo medo, doenças, 

desequilíbrios e energia fria ou quente em excesso sendo eliminados pelas costas. 

Completado o processo, volte para a posição inicial. Coloque as mãos novamente 

sobre as pernas. Feche os olhos e imagine uma brilhante luz azul clara nos chakras 

renais, enquanto respira. A cada expiração, entoe o mantra deste chakra. 

Repita todo o processo 3, 6, 9 ou 12 vezes, até que sinta seu chakra purificado, 

equilibrado e energizado. 

 

PURIFICAÇÃO DO CENTRO PORTA DA VIDA (āyurdvāra chakra / ming-men) 

Sentado, com os braços relaxados sobre as pernas (palmas viradas para cima). 

Mantenha seus olhos fechados. Perceba toda a lassidão do corpo e da mente, tudo 

que não foi digerido pelo organismo nem pela mente, e tudo que não foi eliminado. 

Respire profundamente algumas vezes, abrindo os espaços pulmonares da parte baixa, 

depois da parte média e, finalmente, da parte alta dos pulmões. Desta forma, a 

energia circula por cada órgão do corpo e pela mente. 



16 
 

Inspire mais uma vez, usando toda a capacidade pulmonar e, em seguida, expire 

entoando o mantra “rīṁ” subvocalmente (o som do “r” deve ser como em “caro”, o “ī” 

é prolongado e o “ṁ” nasalizado com a língua tocando o palato e sem fechar os 

lábios). Primeiro recolha o abdômen, depois o tórax. Durante a entonação do mantra, 

imagine uma cor escura e turva, uma energia gélida saindo pela ponta dos dedos das 

mãos e dos pés, enquanto estende e afasta bem seus dedos. 

Após a expiração completa e profunda, solte seu corpo e mente. Procure deixar sua 

mente vazia e abandone o processo de purificação. 

Repita todo o processo 3, 6, 9 ou 12 vezes, até que sinta seu chakra purificado, 

equilibrado e energizado. 

 

EXERCÍCIO DE ENERGIZAÇÃO COM O SOL 

Este exercício complementa o processo anterior de purificação do cinturão 

diafragmático. É aconselhável fazê-lo logo após. 

Sua finalidade é aumentar o potencial energético, através da captação da energia do 

Sol, ativando os chakras que compõem o cinturão diafragmático. Isto reestrutura a 

aura, revitaliza toda a rede de chakras e nāḍīs do corpo sutil e preenche o campo 

vibracional com luz solar contra energias intrusas, tornando-o compacto. Esta prática 

está dividida em duas partes que podem ser praticadas em sequência ou 

separadamente. A primeira parte é a captação da energia solar propriamente dita 

(seus glóbulos de vitalidade) e a segunda é a própria energização dos chakras que 

compõem o cinturão do diafragma. 

 

PREPARAÇÃO 

Em local que tenha contato com 

a natureza ou dentro de casa 

em local arejado, este exercício 

deve ser feito logo após a 

higiene matinal e antes do 

desjejum, tendo tomado um 

banho com pétalas de rosa 

amarela (preparar em 1 litro 

d’água um chá de pétalas de 

rosa amarela, deixando em 

infusão por, no máximo, 10 minutos).  As roupas devem estar limpas e serem de cores 

claras.  Quando não for possível praticar ao nascer do Sol, por decorrência dos horários 

impostos pela profissão ou demais circunstâncias, deve-se então estabelecer o 

compromisso de fazê-lo logo ao levantar-se, qualquer que seja a hora. 

 



17 
 

PRIMEIRA PARTE 

Execução 

Fique de frente para o Sol (voltado para o leste) num 

lugar tranquilo e agradável, entrando em harmonia com 

esta força cósmica.  Com as mãos espalmadas à frente 

na direção do Sol, na altura da cabeça, inale pelas 

narinas a energia divina da vida.  Ao absorver o ar, 

formule a ideia de que está atraindo os glóbulos vitais 

do ar para dentro de seu corpo e diga mentalmente a 

seguinte afirmação: “Eu amo a respiração porque ela 

me traz o caminho reto da minha vida, a paz interior, a 

arte da não-violência, a capacidade de doar o amor 

universal e a consciência de ser verdadeiro em meus 

pensamentos, palavras e ações”. 

Com os pulmões cheios, pense que os glóbulos vitais absorvidos estão sendo levados 

para todas as células de seus corpos físico e sutil, revitalizando-os.  A seguir, solte o ar 

pelas narinas, imaginando que as toxinas orgânicas e psíquicas (tensões, angústias e 

aflições) estão sendo expelidas.  Inale e exale desta forma por quanto tempo for 

necessário, até sentir que seus corpos estão repletos de luz solar. 

Depois, curvando os ombros para frente ligeiramente, cruze os braços em forma de “X”, 

cuidando para que os dedos da mão direita toquem o ombro esquerdo e os da mão 

esquerda, o ombro direito, com o braço esquerdo por cima do direito.  Este movimento 

deve ser feito lentamente, imaginando que o Sol vai se aproximando, enquanto reduz de 

tamanho até se alojar em seu centro umbilical. 

Curvando o tronco suavemente, imagine este Sol crescendo até tomar todo seu corpo, 

envolvendo-o. Fique assim por alguns 

minutos.  Terminando, estenda seus 

braços e tronco. Diga mentalmente três 

vezes a seguinte afirmação: “No meu 

corpo só quem manda sou eu”. 

 

SEGUNDA PARTE 

Execução 

1) de pé, aplique a mão direita em concha sobre o umbigo e a esquerda sobre a 2ª e 3ª 

vértebra lombar. Imagine luz saindo da palma de suas mãos, energizando esses dois 

chakras (umbilical e porta da vida). Mantenha a mentalização por cerca de 3 minutos; 

2) agora aplique a mão direita sobre o fígado e a esquerda sobre o baço. Novamente, 

imagine luz saindo da palma de suas mãos, energizando os dois chakras (hepático e 

esplênico). Mantenha-a por cerca de 3 minutos; 



18 
 

3) finalmente, aplique as mãos sobre os rins (nível das últimas costelas). Imagine luz 

saindo da palma das mãos, energizando os dois chakras renais. Mantenha a 

mentalização por aproximadamente 3 minutos; 

4) com suas próprias palavras, agradeça a Deus, aos Seres Iluminados e à Natureza. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

Sui, Choa Kok; Cura Prânica Avançada: Manual Prático da Cura Prânica com Cores; 

Editora Ground; São Paulo; 1993. 

__________; Universal and Kabbalistic Chakra Meditation on the Lord’s Prayer; 

Institute for Inner Studies Publishing Foundation Inc.; Makati City; 2001. 

Chia, Mantak; A Energia Curativa através do Tao; Editora Pensamento; São Paulo; 

1995. 

__________; Cura Cósmica I; Editora Cultrix; São Paulo; 2011. 

Queiroz, Lauro Larrea de; Fonte da Vida: Metafísica e Raja-Yoga Atualizada; Editora 

Horizonte; Brasília; 1973. 

Frawley, David; Yoga & Ayurveda: Self-Healing and Self-Realization; Lotus Press; 

Wisconsin; 1999. 

__________; Uma Visão Ayurvédica da Mente; Editora Pensamento; São Paulo; 2000. 

Lele, Avinash; Frawley, David; Ranade, Subhash; Ayurveda e a Terapia Marma; Madras 

Editora; São Paulo; 2005. 

Ninivaggi, Frank John; Saúde Integral com Medicina Ayurvédica; Editora Pensamento; 

São Paulo; 2015. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

