
1 
 

 



2 
 

ROBERTO NOGUEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

ÍNDICE 
 

APRESENTAÇÃO   /   4 

O QUE SÃO MAṆḌALAS   /   5 

MAṆḌALA ESTRELA DA FORTUNA   /   10 

MAṆḌALA DA TERRA   /   11 

MAṆḌALA DA PURIFICAÇÃO   /   12 

MAṆḌALA DA ABUNDÂNCIA   /   13 

MAṆḌALA DA FORÇA DIVINA   /   14 

MAṆḌALA DA IMPERMANÊNCIA   /   15 

MAṆḌALA DA PAZ INTERIOR   /   16 

MAṆḌALA FLOR DA VIDA   /   17 

MAṆḌALA DAS ESTRELAS   /   18 

MAṆḌALA FLOR DO CAMPO   /   19 

MAṆḌALA DA LUZ SOLAR   /   20 

MAṆḌALA DA VITALIDADE   /   21 

MAṆḌALA DO AMOR UNIVERSAL   /   22 

MAṆḌALA DA TEMPERANÇA   /   23 

MAṆḌALA CAMINHO DO DHARMA   /   24 

MAṆḌALA AUSPICIOSA   /   25 

MAṆḌALA ARCO-ÍRIS   /   26 

MAṆḌALA DA LEVEZA   /   27 

MAṆḌALA DA SIMPLICIDADE   /   28 

MAṆḌALA DA INTEGRIDADE   /   29 

MAṆḌALA DO FLORESCIMENTO   /   30 

MAṆḌALA DA PRIMAVERA   /   31 

MAṆḌALA ROSA DOS VENTOS   /   33 

MAṆḌALA BUQUÊ DE FLORES   /   35 

MAṆḌALA DA PROSPERIDADE   /   38 

 

 



4 
 

APRESENTAÇÃO 

 

Os maṇḍalas apresentados neste e-book foram todas pintadas por mim. 

Frequentemente sinto necessidade de pintar maṇḍalas. Então vou à internet e 

elejo algumas imagens, conforme meu coração indica. A partir daí começa o 

processo criativo com a escolha das cores, sombras, “dégradés” e se altero ou 

não alguma parte do traçado original do maṇḍala. Tudo feito no computador 

num trabalho minucioso, pixel a pixel, e que demora meses para terminar – ufa!  

Graças ao “photoshop”! 

Depois de pronta, fico a olha-la por horas (às vezes por dias ou até semanas) a 

procura de um nome. Eu me pergunto: o que este maṇḍala representa? Onde 

ele vibra em mim? Muitas vezes me vem um nome, mas ele não me satisfaz, 

não está bem encaixado. Até que, em dado momento, ele surge na mente e eu 

digo para mim: “bate aqui, fechado”. Daí aflora o texto, que flui como um rio de 

águas cristalinas descendo a montanha! 

É muito gratificante! São novas experiências, muitos “insights”! Um verdadeiro 

processo meditativo! Concentração, foco, trabalhando a atenção, a ansiedade, 

a perseverança e “otras cositas mas”. É uma ótima terapia da alma! Por que 

você não tenta? Você pensa que sou um expert em photoshop? Na nani na 

não! Aprendi o básico, mexendo. 

Portanto, mãos a obra! Estás convidado a mergulhar neste oceano de 

maravilhas e descobertas! 

Boa viagem! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

O QUE SÃO MAṆḌALAS 

 

Maṇḍala é uma palavra sânscrita masculina que significa “círculo, redondo, 

disco, anel, globo, roda”. Podemos considera-lo como um instrumento mágico 

para concentração de energia com a intenção de atingir estados superiores de 

meditação e gerar integração, harmonia e cura da alma. Existe todo um 

processo ritualístico na criação do maṇḍala, como a escolha das formas 

geométricas e das cores. Na criação de um maṇḍala sempre existirá, em algum 

aspecto, uma relação forte, viva e dinâmica entre o ser humano e o Cosmo, 

correspondendo à ideia de que tudo está conectado e é vivenciado por 

contínuas e eternas experiências. 

Desde tempos remotos, esses desenhos são usados como expressão artística 

e espiritual em várias culturas, ou seja, através de pinturas rupestres, ou como 

no símbolo chinês do Tao (Yin e Yang), nos yantras (diagrama ou amuleto) 

indianos, nas thaṅkas tibetanas (pintura aplicada em algodão ou seda), nos 

rituais de cura e arte indígenas e na arte sacra de vários séculos. 

Tanto na tradição hindu, mas, principalmente, na budista, a intenção é induzir o 

praticante de meditação a entrar no maṇḍala, direcionando-o ao centro da 

figura para que haja uma transformação interna e, consequentemente, a cura 

espiritual pela compreensão do sofrimento, quais as suas causas e de como se 

libertar dele, sublimando-o e transmutando-o em felicidade. Desta forma, 

permitimos que as emoções se aquietem, descartando os pensamentos 

negativos, proporcionando que a mente criativa se expanda e o intelecto se 

torne mais profundo e com maior grau de discernimento. Ao olharmos para o 

centro do maṇḍala causamos um estado de relaxamento do corpo e 

centramento da mente, e a partir daí nos aprofundamos em nosso psiquismo 

em busca da cura, tanto ao nível corporal, quanto ao mental e espiritual. 

 

                        

            Maṇḍala Hindu (Śhrī Yantra)                        Maṇḍala Tibetana 



6 
 

Para os nativos norte-americanos, é comum encontrar nas casas um maṇḍala 

chamado de “teia ou filtro dos sonhos”, pois acreditam que esta figura tem o 

poder de proteger e afastar os maus espíritos enquanto dormem. 

 

 

                 Teia ou Filtro 

                   dos Sonhos 

 

 

 

 

 

 

Na cultura cristã, nós encontramos as rosáceas ou rosetas nos vitrais e pisos 

das catedrais, mas não têm a função, como no oriente, de instrumento 

meditativo e de cura, são apenas expressões artísticas. Já no cristianismo 

esotérico, como no rosacrucianismo e no hermetismo, elas ganham nova 

conotação, onde se explora os valores simbólicos para o desenvolvimento 

mental e o autoconhecimento. 

 

Maṇḍala Cristã 

(Rosácea da Catedral de Notre Dame) 



7 
 

Os maṇḍalas também foram explorados pelo psiquiatra e psicoterapeuta suíço, 

fundador da psicologia analítica, Carl Gustav Jung (1875 – 1969), onde dedicou 

boa parte do seu trabalho ao simbolismo dos maṇḍalas para explicar a psique 

humana. Jung fazia uma analogia entre os elementos que compunham os 

maṇḍalas e os três níveis de consciência humana. O ponto central do maṇḍala 

é identificado com o self (Si), a essência do nosso ser, do qual tudo converge 

ou irradia. As primeiras figuras da maṇḍala seriam o inconsciente pessoal e, 

finalmente, as bordas mais afastadas seriam o inconsciente coletivo. 

 

Mandala Jungiana 

Transcrevo abaixo um texto muito legal sobre como desenhar um maṇḍala do 

site https://yogateria.com.br/mandala. 

Ao criar seu próprio maṇḍala, pense nela como um eco de sua 

alma. Desenhar e colorir um maṇḍala pode ser uma experiência 

pessoal altamente enriquecedora, na qual você olha para dentro de 

si mesmo e encontra as formas, cores e padrões que representam 

qualquer coisa, desde o seu estado de espírito atual até os seus 

desejos mais profundos. 

Você pode criar um maṇḍala para simbolizar um estado de espírito 

que gostaria de alcançar. Maṇḍalas são ótimas ferramentas para o 

aumento da autoconsciência. Muitas culturas diferentes ao redor do 

mundo usam maṇḍalas em suas práticas espirituais. 

Ao criar a seu próprio maṇḍala usufrua da liberdade de escolher 

quaisquer formas e cores que você sente que expressam seu senso 

de identidade e sua visão da realidade. Use sua criatividade para 

criar um desenho de maṇḍala que seja exclusivamente seu. 



8 
 

Depois de saber os passos básicos para desenhar um maṇḍala, 

você pode experimentar novos designs e novas cores cada vez que 

desenhar um novo maṇḍala. 

Desenhar maṇḍalas pode ser uma experiência muito calmante e 

meditativa. Para criar a seu próprio maṇḍala você precisará de: 

 Papel 

 Compasso 

 Régua 

 Lápis 

 Marcadores ou lápis de cor ou canetas coloridas 

 

Passo a passo para criar a seu próprio maṇḍala 

A lápis, faça um pequeno círculo no centro do papel usando o 

compasso. 

Usando o mesmo ponto central, desenhe círculos consecutivamente 

maiores ao redor do primeiro. Não importa se os círculos estão 

igualmente distantes ou se suas distâncias variam. Você apenas 

deseja que todos eles comecem do mesmo ponto central. 

Depois de desenhar alguns círculos, crie uma linha vertical e horizontal 

no centro do papel, fazendo um sinal de mais em seu papel. 

Divida essas peças em outras partes novamente. Você pode fazer 

quantas vezes quiser desde que cada uma tenha o mesmo 

tamanho. Esta grade serve como marcações para sua orientação, 

que você apagará no final. 

Começando do centro, desenhe a forma desejada dentro do primeiro 

pedaço. Repita a mesma forma ao lado, e no próximo a essa, e 

assim por diante, girando o papel conforme avança. 

Continue trabalhando usando os círculos e linhas como 

marcadores. Isso ajuda a manter a simetria em seu 

maṇḍala. Continue desenhando a mesma forma em cada parte e 

indo para fora toda vez que completar um círculo completo. 

Aproveite esse momento para relaxar, não fique se prendendo às 

regras ou a críticas quando terminar. Simplesmente comece do 

centro e trabalhe para sair. Comece pequeno, vá devagar e seja 

gentil consigo mesmo. Deixe que o desenho do maṇḍala a leve a um 

lugar mais calmo e tranquilo. 



9 
 

Desenhar maṇḍalas é uma maneira maravilhosa de se libertar da 

“mente de tagarela” e se afastar um pouco de suas listas de 

compromissos, horários, preocupações e medos. A ideia é entrar em 

um estado de fluxo criativo. Então, ligue sua música relaxante 

favorita, acenda algumas velas, respire fundo algumas vezes e deixe 

seu subconsciente assumir o controle enquanto você desenha sua 

obra-prima de maṇḍala. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

MAṆḌALA ESTRELA DA FORTUNA 

 

Muitos pensam que a fortuna está no mundo material para que sejam felizes – 

adquirir objetos, dinheiro, status, fama e prazeres deste mundo físico. Isto é um 

grande engano! A riqueza material é transitória e um dia acaba, seja porque 

perdemos parte dela ou tudo, ou pelo que é inevitável: a morte. Assim sendo, 

tudo fica para trás e se esvai como água represada nas mãos. A grande fortuna 

está dentro de nós, na conquista e reconhecimento de nossa luz interior, que 

transmigra de uma existência física para a outra. O conhecimento de nós 

mesmos, de nossa natureza essencial é que nos faz rico – a fortuna espiritual – 

porque é perene, contínua e elucidativa. O autoconhecimento nos revela o 

amor, a paz interior, o caminho correto e a verdade – todos existentes em 

essência e latentes em nós. Basta descortina-los e pratica-los! Portanto, que 

seja agora! Mãos à obra! 

 

 

 

 



11 
 

 

MAṆḌALA DA TERRA 

 

A terra é aquela que nos nutre, que nos sustenta, nos abriga e nos faz crescer, 

física e espiritualmente. Palco de grandes transformações, ela nos possibilita 

experimentar os diversos sabores da vida, tanto ao nível físico quanto ao 

moral. A terra nos permite enraizar, desenvolver e frutificar nossas ideias, 

através de nossas ações. Quanto mais profundas forem nossas raízes, mais 

possibilidades nós temos de expandir nossos ideais e realizar nosso propósito; 

aquilo que viemos fazer nesta vida na Terra. A terra é generosa, pois nada nos 

cobra. A terra nos permite a vida neste plano material, e é símbolo de 

acolhimento, vitalidade e conforto; ela é símbolo de proteção. 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

MAṆḌALA DA PURIFICAÇÃO 

 

O estado de pureza nos faz olhar para dentro de nós mesmos com clareza, 

sem colocarmos atenuantes e justificativas para os nossos atos. A pureza de 

coração nos é conferida pela condição de sermos equânimes conosco. A 

responsabilidade pelos nossos atos está na base de nosso comportamento. 

Quando assumimos os nossos atos, o castelo das dúvidas se desmorona e 

manifestamos claramente a nossa posição no jogo da vida. Isto só é possível, 

devido à pureza de coração aliada à honestidade da mente, e pela completa 

dissolução do ego. 

Antes de nos curarmos, precisamos ser verdadeiros conosco. É impossível, 

para aquele que busca a cura e a plenitude, fazer qualquer progresso interno, 

caso não esteja decidido a ser puro de coração e perfeitamente honesto para 

consigo e para com os outros. Por isso, analisemos quais os disfarces que 

ainda usamos para proteger os vícios de nosso ego. 

A cor violeta tem propriedades de purificação e transmutação. Na cromoterapia 

o violeta é usado para purificar o sistema nervoso, linfático e sanguíneo; para 

eliminar tumores, entre outros benefícios no corpo físico; e para atuar nas 

emoções, reduzindo medos, ansiedade, angústia, depressão, etc. 



13 
 

 

MAṆḌALA DA ABUNDÂNCIA 

 

A abundância é um estado natural que Deus nos ofertou, mas que, devido à estrutura 

mecanicista que nos envolvemos, esquecemo-nos disto. Como disse Jesus no Sermão 

do Monte: "Por isso vos digo: Não andeis cuidadosos quanto à vossa vida, pelo que 

haveis de comer ou pelo que haveis de beber; nem quanto ao vosso corpo, pelo que 

haveis de vestir. Não é a vida mais do que o mantimento, e o corpo mais do que o 

vestuário? Olhai para as aves do céu, que nem semeiam, nem segam, nem ajuntam em 

celeiros; e vosso Pai celestial as alimenta. Não tendes vós muito mais valor do que elas? 

E qual de vós poderá, com todos os seus cuidados, acrescentar um côvado à sua 

estatura? E, quanto ao vestuário, por que andais solícitos? Olhai para os lírios do campo, 

como eles crescem; não trabalham nem fiam; E eu vos digo que nem mesmo Salomão, 

em toda a sua glória, se vestiu como qualquer deles. Pois, se Deus assim veste a erva 

do campo, que hoje existe, e amanhã é lançada no forno, não vos vestirá muito mais a 

vós, homens de pouca fé? Não andeis, pois, inquietos, dizendo: Que comeremos ou que 

beberemos, ou com que nos vestiremos? Porque todas estas coisas os gentios 

procuram. De certo vosso Pai celestial bem sabe que necessitais de todas estas coisas; 

Mas, buscai primeiro o reino de Deus, e a sua justiça, e todas estas coisas vos serão 

acrescentadas. Não vos inquieteis, pois, pelo dia de amanhã, porque o dia de amanhã 

cuidará de si mesmo. Basta a cada dia o seu mal”. (Mateus 6:25-34). Esta é a correta 

abundância. Querer mais do que isso se torna ganância e avareza. 



14 
 

 

MAṆḌALA DA FORÇA DIVINA 

A grande força de manifestação do Universo está no poder feminino. Ela 

movimenta galáxias, astros, os cinco elementos da natureza (espaço, ar, fogo, 

água e terra), as ligações moleculares, as trocas atômicas, enfim, tudo que se 

manifesta desde o macrocósmico ao microcósmico. 

 

No nível humano, é a mulher quem gesta e nutre, e isto, sem a menor sombra 

de dúvidas, é um imenso poder que existe no que tange ao feminino. Como diz 

um antigo ditado popular: “atrás de um grande homem há uma grande mulher”. 

Moldar o que é sutil requer também muita sutileza, gentileza e perspicácia; 

requer um grande poder de acolhimento, receptividade e amor. Penetrar no 

que é denso requer uma intensa força capilar, uma grande vontade, 

determinação e perseverança, para que permeie e contenha o que está 

enrijecido. 

 

Somente a força que atua silenciosamente, e de forma oculta e sutil, detém o 

poder. A força bruta somente destrói, subjuga, amedronta e corrompe – não 

contribui para a evolução do Universo. 

 

 



15 
 

 

MAṆḌALA DA IMPERMANÊNCIA 

 

Tudo está em movimento. O Universo acelera, freia e se equilibra 
constantemente. A Ordem Cósmica cria, mantém e dissolve para recriar, em 
um ciclo sem fim. Existe um momento de expansão, outro de recolhimento, e 

um terceiro de total silêncio e vazio, que é base de toda a Criação. 
 

Com o ser humano não poderia ser diferente. Todos os nossos corpos - seja 
físico, mental ou espiritual - seguem um ritmo peculiar dentro da Grande 

Sinfonia Cósmica. Não há como escapar ao ritmo cósmico. Se apressarmos o 
ritmo, sofreremos de ansiedade. Se atrasarmos o ritmo, seremos engolidos 

pelos acontecimentos. Mas, se aceitarmos o ritmo do Cosmos, navegaremos 
no mar da beatitude, da plenitude. 

 

Deixe a vida fluir! Aceite a transformação dos fatos, a impermanência da vida, o 
eterno "ciclar" e reciclar que nos leva, vagarosamente, ao centro, ao vazio e 

silencioso, porém, pleno campo de Deus. 
 

 

 

 



16 
 

 

MAṆḌALA DA PAZ INTERIOR 

 

Quando remoemos velhas questões de vida e não as superamos, empurrando-

as para o lado, criamos um estado de autotortura, que nos submete a uma 

infindável oscilação de humor. A paz interior nasce quando aceitamos a vida do 

jeito que ela é, ou melhor, do jeito que a fizemos ser. Aceitemos viver o 

momento presente, deixando que o passado se vá, e não nos preocupemos 

ansiosamente com o que irá acontecer no futuro. Vivamos o momento 

presente! Como a própria palavra já expressa, ele é um presente da Suprema 

Inteligência. Com plena consciência de nossos atos, que possamos construir 

um mundo melhor aqui e agora. Portanto, façamos um esforço por assimilar 

esta lição e conquistemos a tão desejada paz interior. 

 

 

 

 

 



17 
 

 

 

MAṆḌALA FLOR DA VIDA 

 

A flor da vida indica algo em expansão. Ela cresce, desenvolve-se e se 

transforma constantemente. É o fluir da vida, nascendo, desabrochando, 

florindo, murchando e morrendo, para dar lugar a um novo florescimento. A 

vida está sempre se transformando. Não há um início, nem um término; 

somente um constante reciclar. Cada momento é sempre novo. Existe um 

grande poder na criação que se renova a cada instante. Este poder flui através 

de nós – somos cocriadores do Universo. Temos o poder de criar nossos 

próprios caminhos, a partir de nossas escolhas. Cada instante é um recomeço. 

Mergulhar neste intervalo, entre um instante e o seguinte, nos possibilita 

acessar a Suprema Inteligência que nos criou e obter todas as soluções, curas 

e respostas sobre a vida e o Universo. Enfim, integrar-se ao Todo. 

 

 

 

 



18 
 

 

MAṆḌALA DAS ESTRELAS 

 

As estrelas são fonte de aspiração, esperança e conexão. Nada mais profundo, 

oculto e misterioso do que uma noite de céu estrelado. O Cosmos inspira 

sabedoria. Os corpos celestes, como as estrelas, estão inteiramente 

sintonizados com o mundo espiritual para promover luz, fé, esperança e 

caridade a todos os seres. Das estrelas irradiam-se espirais de energia 

cósmica, que pulsa na cabeça e no coração de cada vivente, inspirando-o a 

trilhar o caminho da luz, do bem, da harmonia e união. A inspiração cósmica 

tem um grande poder de nos elevar aos planos mais sutis da existência para 

que possamos manifestar o Céu na Terra - as maravilhas de Deus. Permita 

que as energias celestiais, oriundas das estrelas, estabeleça contato com você 

e seja canal da Luz Divina, irradiando-a para a todos os viventes e para a 

profundeza da Terra. 

 

 

 

 



19 
 

 

MAṆḌALA FLOR DO CAMPO 

 

Flores trazem leveza, beleza e elevam as energias. A alegria é o resultado de 

um campo florido. As flores têm a capacidade de transformar ambientes 

pesados e tristes em locais alegres, reciclando seu astral. A vida fica mais fácil 

quando levamos os desagrados dos fatos e as desavenças das pessoas na 

esportiva e com luz no coração. Um coração alegre dá lucidez à mente. Nossas 

experiências do cotidiano, sejam elas boas ou ruins, produzem bons 

aprendizados que se sedimentam espontaneamente. A alegria desfaz a tensão 

na Alma e nos faz enfrentar a vida com coragem e determinação.  Quando 

você sorri para a vida, ela se abre e, aos nossos olhos, se torna um 

maravilhoso desfrutar, mesmo que aos olhos do outro seja visto cheio de 

atropelos.  Então! Enxerguemos a vida pelos olhos da alegria! Vejamos com 

bom humor nosso processo de evolução. 

 

 

 

 



20 
 

 

MAṆḌALA DA LUZ SOLAR 

 

O Sol é o nosso grande centro doador de vida, luz, calor e evolução. Graças ao 

Sol, que almejamos o crescimento, através da lucidez mental, do intelecto, do 

discernimento e da criatividade. O Sol nos oferece a sabedoria, nos apontando 

o caminho da espiritualidade. Com sua luz e calor, dele tudo brilha, prospera e 

floresce. O Sol é a fonte de prāṇa, a energia vital, que interage com nossa luz 

interior, abre nosso intelecto e nos faz ver a verdade da vida, criando uma 

relação plenamente amorosa com o Criador do Céu e da Terra - a Suprema 

Inteligência. Que possamos viver em constante sintonia com esta força, que 

nos permeia e nos conduz para a Verdade Eterna. 

 

 

 

 

 

 



21 
 

 

MAṆḌALA DA VITALIDADE 

 

Sermos uma pessoa vital é primordial para crescermos, tanto material como 

espiritualmente. Quando dispomos de vitalidade nos tornamos altivos, 

determinados e otimistas. A altivez nos estimula a termos satisfação conosco, 

nos direcionando para aquilo que nos propomos a fazer nesta vida. A altivez se 

traduz como o esforço de continuidade – vigor que mantém o brilho daquilo que 

nós almejamos. Portanto, sejamos vibrantes! Manifestemos o nosso potencial 

com naturalidade. Mas, saibamos que nós também somos Obra Divina e que 

nada disso se manifestaria senão pela Vontade Divina. Somos meros atores no 

Grande Cenário Divino, mas devemos representar nosso papel com brilho, 

entusiasmo e convicto de que alcançaremos a Meta. Diga para si mesmo: “eu 

me sinto forte, vital e digno de todas as escolhas que fiz”. 

 

 

 

 

 



22 
 

 

MAṆḌALA DO AMOR UNIVERSAL 

 

Amar aos outros como a ti mesmo - aqui está a lei da reciprocidade identificada 

no amor universal. Amar é magnético e atrativo. Todos nós temos este 

potencial divino no mais íntimo de nossa Alma. O Amor Universal é o maior de 

todos os potenciais divinos; ele é o único que nos abençoa com a bem-

aventurança. Através do Amor Universal nascemos como Almas 

individualizadas, como inocentes fagulhas espirituais projetadas do Coração de 

Deus Pai-Mãe do Universo. O Amor nos faculta a capacidade de agrupar 

pensamentos, de raciocinar e discernir para que possamos captar a Ideia 

Divina do Universo, organizando nosso mundo individual, conforme nossas 

escolhas. O Amor nos faz registrar e acumular as experiências que temos, 

porque é força de coesão e, deste modo, constrói nossa maestria. Portanto, 

amemo-nos e quebremos nossos preconceitos e defesas amando aos outros 

como a si mesmo. Por extensão, sejamos abençoados pela Suprema 

Inteligência. 

 

 

 



23 
 

 

MAṆḌALA DA TEMPERANÇA 

 

Para alcançarmos a harmonia, o equilíbrio e a saúde física e mental 
precisamos estabelecer a união de nossos componentes opostos, ou seja, a 

síntese da dualidade que percebemos e vivenciamos. Isto é a verdadeira 
alquimia da Alma que nos impulsiona para a grande mudança interior, 

despertando nosso poder criativo. A temperança é o eterno fluxo da criação, 
dissolvendo as antigas ideias e formas arcaicas, permitindo o contínuo fluxo do 

ir e vir – a infinita expansão e recolhimento do Universo – para que se 
desenvolvam as Leis Universais. 

 

A temperança demonstra a Suprema Arte do Criador. Somente quando 
despertarmos em nós a capacidade de transformar e transmutar o pó em ouro, 

através da fusão da escuridão com a luz, é que adquiriremos o Poder da 
Criação. Este poder só emergirá quando, primeiramente, olharmos para a 

nossa Luz Interior. 
 

 

 

 

 



24 
 

 

MAṆḌALA CAMINHO DO DHARMA 

 

Dharma é uma palavra sânscrita complexa e que não há uma tradução direta e 
simples para qualquer outra língua. Dharma é um conceito. Ela vem da raiz 

sânscrita dhṛ, que quer dizer sustentar. Portanto, é aquilo que sustenta ou que 
possibilita e, ainda, que regula – são as leis, os valores, um estilo de vida. 
Nosso primeiro impulso é definir dharma como “o que é ético” ou “o que é 

moralmente correto”. Mas isso seria um erro; dharma é muito mais do que isso. 
 

No Budismo Tibetano existe o conceito do caminho do meio ou a reta conduta 
expressa no “Nobre Caminho Óctuplo” das "Quatro Nobres Verdades" 

de Siddhārtha Gautama, o Buddha, para cessar o sofrimento, a saber: (1) 
compreensão correta, (2) pensamento correto, (3) linguagem correta, (4) ação 
correta, (5) modo de vida correto, (6) esforço correto, (7) atenção plena correta 

e (8) concentração correta. 
 

 

 

 

 



25 
 

 

MAṆḌALA AUSPICIOSA 

 

Quando permitimos que a roda do “querer-saber-ousar-calar” gire, a 

auspiciosidade se manifesta como num passe de mágica. O Universo passa a 

conspirar ao nosso favor. Mas, para isto, temos que querer pedir. Por sua vez, 

precisamos saber buscar, para que, então, possamos ousar bater à porta e, 

enfim, calar no desfrute. Conforme os ensinamentos de nosso Bem Amado 

Mestre Yeshu’a (Jesus): “Pedi e dar-se-vos-á; buscai e encontrareis; batei e 

ser-vos-á aberto. Porque todo aquele que pede, recebe; e o que busca, 

encontra; e ao que bate, será aberto”. Portanto, auspiciosidade não brota na 

terra, nem cai do céu. Ela deve ser construída internamente, através de nossos 

pensamentos, nossas palavras e, principalmente, nossas atitudes. 

 

 

 

 

 



26 
 

 

MAṆḌALA ARCO-ÍRIS 

 

Passamos boa parte de nossas existências como almas em processo de 

descortinar a Luz Infinita, que pulsa em nosso âmago, e torna-la consciente. 

Durante esta longa jornada, afastamo-nos da Luz Infinita, abafando-a com 

nossa pretensa e imatura identificação com o ego. Para que possamos 

restabelecer esta conexão, o que significa o nosso despertar espiritual, 

precisamos recuperar a paz e promover uma transformação interna, para que 

novos horizontes se abram diante de nós, com novas oportunidades, que 

devemos estar atentos e não deixa-las escapar. Assim, podemos manifestar o 

Céu na Terra, tão bem representado pelo arco-íris. 

 

 

 

 

 

 



27 
 

 

MAṆḌALA DA LEVEZA 

 

A leveza é um estado de Alma fundamentada no centramento do Ser. O 

coração é o centro do Ser. No coração podemos encontrar o equilíbrio das 

forças antagônicas. Quando agimos focados no coração, agimos com 

equilíbrio, porque temos a percepção plena dos fatos, coisas e pessoas – 

nosso discernimento se desenvolve, ampliando-se e amadurecendo. Na 

periferia, ou melhor, na superfície da Alma perdemos a noção do todo e nos 

debatemos nas águas revoltas do saṁsāra – o ciclo de nascimentos e mortes. 

Focados no coração, temos condições de nos manter integralmente 

conectados à Luz Infinita – a Fonte que tudo é. Daí vem leveza, que se traduz 

na confiança plena e ativa nos Propósitos Divinos arquitetados minuciosamente 

em nosso interior, no coração. Assim, entramos no fluxo natural do Ser e 

representamos com leveza o nosso personagem no palco da vida. 

 

 

 

 



28 
 

 

MAṆḌALA DA SIMPLICIDADE 

 

Se quisermos crescer, a chave está na simplicidade. Quanto mais simples nós 

formos, maior será a nossa possibilidade de expressarmos a beleza de Deus. 

Ser simples significa nos despojarmos de toda ambição, de toda arrogância, de 

todo orgulho e de toda malícia. A verdadeira simplicidade está na total entrega 

ao Poder Supremo. Trata-se de uma confiança plena e ativa nos princípios que 

regem a nossa evolução – o escrutínio e expansão de nossa consciência. 

Como disse Yeshua: “olhai os lírios do campo como crescem...” (Mt 6:28) Os 

lírios simplesmente crescem ao contemplar os céus, sem se preocupar e, muito 

menos, sem se apegar ao futuro. Isto se chama confiança ativa e quanto mais 

simples nós formos, sem as complicadas e inquietantes engrenagens da mente 

egocêntrica, que ora se apega por algo e ora a rejeita, mais confiantes na Luz 

Infinita seremos e poderemos expressa-la em toda a sua grandeza. Sejamos a 

luz do mundo... com simplicidade, sem alardes! Basta SER! 

 

 

 

 



29 
 

 

MAṆḌALA DA INTEGRIDADE 

 

Passamos inúmeras existências oscilando entre as boas e as más ações 

próprias do mundo da dualidade, adquirindo experiências que nos levarão a um 

despertar da consciência de unidade. Num dado momento de nossa evolução, 

já em um grau adiantado de amadurecimento emocional e comportamental, 

percebemos que a vida de dualidade, do bem em oposição ao mal, do correto 

face a face com o errado, não nos atormenta mais, desatando-se de nosso 

íntimo e distanciando-se de nosso Ser Real, permitindo-nos olhar e ter 

consciência de nossas falhas de caráter, bem como de nossas virtudes. É 

nesta fase da existência e assumimos a firme e benfazeja responsabilidade por 

nossos atos, palavras e pensamentos, e consequentemente, por nosso 

desenvolvimento espiritual. Assim, nos tornamos íntegros, coesos e autênticos, 

com um caráter incorruptível. Assim, entramos no fluxo do destino para nos 

integrarmos na Luz Infinita da Suprema Inteligência. A integridade é a porta de 

entrada para o desenvolvimento da espiritualidade, e esta é o fim da busca 

espiritual. Pois, ao alcançarmos o ápice – a espiritualidade – não haverá mais o 

que buscar. Passamos a ser aquilo que sempre fomos, mas não 

reconhecíamos: uma Luz no mundo. 

 



30 
 

 

MAṆḌALA DO FLORESCIMENTO 

 

As flores representam as nossas aspirações que se transformam em ações. 

Podemos realizar ações nobres, com flores viçosas, contribuindo para o bem e 

o crescimento comum; ou ações mesquinhas, com flores murchas e sem brilho, 

agindo somente em satisfação própria. A escolha é sempre nossa: queremos 

um jardim vívido e perfumado ou um cemitério com canteiros de flores mortas e 

fétidas? 

Florescer é um processo que, nascendo no âmago de nosso ser, manifesta a 

criatividade em atitudes ou palavras. O processo da criatividade brota e floresce 

a partir de sentimentos nobres como a alegria, o desejo de fazer o bem, a 

compaixão, mas, principalmente, na confiança na nossa luz interior – Deus em 

nós ou o Eu Sou. Não há identificação maior do que aquela de quando nos 

conscientizamos de que a Luz Infinita brilha a partir de nosso âmago. 

Sejamos sempre o reflexo da Luz Infinita de Deus, iluminando nosso caminho, 

bem como daqueles que estão sob nossa responsabilidade! Permitamos o 

florescer de nosso jardim – as nossas ações – para que possamos comer os 

frutos da Árvore da Vida! 

 



31 
 

 

MAṆḌALA DA PRIMAVERA 

 

Primavera é tempo de recomeçar; é tempo de florir e, portanto, é tempo de 

querer. As flores nos inspiram novas ideias e nos impulsionam para um novo 

tempo. Elas despertam em nós a vontade de crescer. É quando um ciclo se 

inicia com mais lucidez em um novo patamar de consciência. A vida se 

desenvolve em ciclos. Esta é a alquimia da realização. A natureza se 

desenvolve pela lei dos ciclos: querer – saber – ousar – calar. 

Na natureza cada estação do ano cumpre uma função específica. O estado de 

florescer da primavera nos inspira e nos instiga a vontade de expandir a 

consciência, aproximando-nos de Deus. O calor solar do verão com suas noites 

quentes e enluaradas permite que busquemos o aprendizado, adquirindo o 

saber. A temperança do outono nos dá a capacidade de ousar, de produzir 

aquilo que conquistamos com o saber, de dar frutos. No gélido frio do inverno 

nos recolhemos e nos resguardamos; pois é tempo de calar e desfrutar o que 

produzimos. 

Assim é a vida! Assim é a natureza! Quantos ciclos nós já tivemos em nossas 

vidas? Quantos recomeços! Quantas oportunidades nós já tivemos de acertar o 

rumo! Será que estávamos atentos ao nosso querer mais profundo? Será que a 

nossa vontade estava, de fato, alinhada ao grande propósito da vida, que é a 



32 
 

autorrealização, ou seja, a liberação? Assim como a natureza, cada um de nós 

tem uma primavera ao nascer. Temos uma primavera ou recomeço a cada ano 

que completamos. Temos uma primavera ou recomeço a cada dia quando 

acordamos. Pense nisso! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 

MAṆḌALA ROSA DOS VENTOS 

 

O vento simboliza a mente em movimento. Quando o ar está parado, ou seja, 

não há vento, não indica que sua mente está calma e em paz, mas que ela 

entrou no modo letárgico, em coma e está tentando escapar da realidade. 

Fazendo uma analogia com os cata-ventos, ele não se mexe e suas pás estão 

paradas. Quando o ar está agitado, o que significa que está ventando muito (e 

pode estar forte) representa que sua mente encontra-se turbulenta, ansiosa e 

preocupada, querendo resolver tudo de forma mais rápida que o tempo natural 

(o tempo de Deus). Nesse caso, o cata-vento, desgovernado, gira ora para um 

lado, ora para outro e suas pás, enlouquecidas, agitam-se freneticamente. 

A mente que se apresenta calma, centrada e focada expressa uma Rosa dos 

Ventos direcionada, firme e suas pás giram tranquilamente. O ar apresenta 

uma brisa leve e fresca. Essa brisa significa que sua mente se mantém em um 

estado natural de alerta, vivenciando o momento presente, sem nostalgias, 

saudosismos e lamentações dos acontecimentos e atitudes do passado nem as 

preocupações, ansiedades e temores de um futuro. 

A Rosa dos Ventos é o instrumento que estará sempre indicando em qual 

direção devemos caminhar e em qual sentido. Ela é o nosso mestre interno. 

Ela nos dá a noção de onde estamos. Nossa mente, quando está tranquila e 



34 
 

centrada, permite ao coração tomar a atitude correta, guiando-nos para um 

despertar maior de nosso derradeiro propósito nesta vida. O coração é o centro 

da Rosa dos Ventos; a periferia, o nosso estado mental. A mente capta o 

externo, enquanto o coração nos dita o rumo interno. 

Então: como está hoje, agora, a sua Rosa dos Ventos? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

 

MAṆḌALA BUQUÊ DE FLORES 

 

As flores expressam as nossas ações. Existe um forte simbolismo que varia 

para cada tipo e cor da flor que compõem o buquê, tornando-o cheio de 

significados. Um buquê composto por vários tipos de flores e de diversas cores 

transmite uma mensagem de felicidade, alegria, gratidão, abundância e 

diversidade de experiências e sentimentos. É uma forma calorosa de expressar 

agradecimento e celebrar a presença de alguém. O significado exato 

dependerá das flores e cores específicas utilizadas. O buquê diversificado e 

colorido celebra rituais sagrados, grandes encontros e importantes eventos. 

 

O significado exato do buquê depende, principalmente, das cores e dos tipos 

de flores utilizados, já que cada um carrega uma energia específica. 

 

Significado das flores por cor 

 Vermelhas: Simbolizam amor e paixão intensa. As rosas vermelhas são um 

clássico para expressar um amor romântico e profundo. 

 Cor-de-rosa: Representam romance, delicadeza, gratidão e felicidade. 

Rosas cor-de-rosa, por exemplo, são um sinal de admiração e apreço. 

 Amarelas: Associadas à alegria, amizade e prosperidade. Girassóis 

simbolizam vitalidade e energia positiva, enquanto rosas amarelas vibrantes 

indicam amizade e otimismo. 



36 
 

 Brancas: Simbolizam pureza, inocência, paz e inocência. São muito usadas 

em buquês de casamento por representarem a inocência e um novo começo. 

 Azuis: Representam serenidade, tranquilidade, respeito e um amor raro e eterno. 

As rosas azuis, por serem raras, podem também simbolizar prosperidade. 

 Roxas: Podem simbolizar o primeiro amor. 

 

Significado das flores por tipo 

 Rosas: O significado exato depende da cor, mas no geral representam 

amor e beleza. 

o Rosas vermelhas: Paixão ardente. 

o Rosas rosa: Admiração e gratidão. 

o Rosas amarelas: Amizade e alegria. 

 Lírios: Simbolizam pureza, inocência e virgindade. 

 Orquídeas: Representam riqueza, elegância e sensualidade. 

 Tulipas: Simbolizam paixão e felicidade. 

 Margaridas: Associadas à inocência, pureza, alegria e simplicidade. São 

ideais para buquês com um ar mais campestre. 

 Girassóis: Representam alegria, vitalidade e energia positiva. 

 Astromélias: Simbolizam a amizade, a lealdade e a gratidão. 

 Hortênsias: Representam o convívio e a união, traduzindo sentimentos de 

respeito e gratidão. 

 Lavanda: Simboliza tranquilidade e paz. 

 

A mistura de cores em um único buquê pode criar um simbolismo complexo e 

mais rico, combinando os significados individuais de cada flor e cor. 

 Alegria e amizade: Uma combinação de flores amarelas e vibrantes, como 

girassóis e margaridas, pode transmitir felicidade, otimismo e apreço pela 

amizade. 

 Harmonia e unidade: Misturar flores de cores diferentes simboliza a beleza 

na diversidade e a união de emoções e intenções. 

 Celebração e entusiasmo: Um buquê com muitas cores vibrantes e 

misturadas evoca sentimentos de entusiasmo e celebração, perfeito para 

momentos felizes. 

 Afeto personalizado: O buquê sortido pode ser uma escolha cuidadosa 

para celebrar as qualidades únicas de uma pessoa, especialmente quando 

se conhecem suas preferências de flores. 

 

O simbolismo espiritual de um buquê de flores remete à sua conexão com a 

natureza, que é considerada uma manifestação divina em muitas tradições. Ao 

trazer a beleza e a energia das flores para perto, a pessoa busca purificação, 

elevação e bem-estar espiritual. 

 

Significados espirituais comuns 

 Conexão com a natureza: O buquê simboliza a união com o mundo natural 

e o divino, trazendo a energia da vida e do crescimento para o ambiente. 



37 
 

 Devoção: Na tradição católica, existe o conceito de "buquê espiritual", onde 

orações e atos de caridade são oferecidos por alguém, representando a 

união de boas intenções. 

 Proteção: Buquês de noiva, em algumas culturas, simbolizam a proteção contra 

maus espíritos, com o aroma das flores afastando as energias negativas. 

 Esperança e novos começos: As flores representam a transformação da 

vida e a esperança de um novo ciclo, especialmente as que simbolizam 

renascimento, como lírios, margaridas e tulipas. 

 

Simbolismo espiritual por cor 

 Brancas: Simbolizam paz, pureza, fé, elevação e a presença de espíritos de luz. 

 Lilás/Roxas: Ligadas ao desenvolvimento espiritual, intuição, equilíbrio e 

dignidade. 

 Amarelas: Atraem prosperidade, alegria, energia vital e jovialidade. 

 Azuis: Representam tranquilidade, serenidade, paz interior e um amor raro 

e eterno. 

 Vermelhas: Simbolizam paixão, amor divino, força, e podem representar a 

fertilidade. 

 Verdes: Representam a natureza, a cura, a sorte e a harmonia. 

 

Simbolismo espiritual por tipo de flor 

 Rosas brancas: Simbolizam pureza, amor espiritual, paz e silêncio. 

 Orquídeas: Representam a beleza feminina, luxúria e perfeição, ligadas à 

pureza espiritual. 

 Lírios: Simbolizam pureza, inocência e um novo começo. 

 Margaridas: Representam inocência, pureza e a simplicidade divina. 

 Lótus: Simboliza a pureza da mente e do espírito, especialmente no 

budismo e hinduísmo. 

 Jasmim: Oferecida em orações no hinduísmo e outras tradições espirituais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

MAṆḌALA DA PROSPERIDADE 

 

A prosperidade é o estado mental de sempre esperarmos que o melhor se 

realize a partir de nossas ações feitas anteriormente; de estarmos sempre 

positivos e otimistas em relação aos frutos das ações executadas por nós. O 

estado mental de aceitação, do que nos é ofertado pela Graça Divina, é que 

nos induz ao estado de prosperar, criando um ambiente psíquico adequado ao 

nosso intento. Um campo de abundância em luz, assim formado, nos 

magnetiza cada vez mais e mais, gerando bem-estar, alegria, paz interior e 

liberdade. Na atitude de prosperar não há ansiedade, desespero e 

insegurança; mas, confiança, fé, assertividade. Não importa a demora! Tudo 

está no tempo de Deus – o tempo cósmico. As ações são carregadas pelas 

ideias mentais. Tais ideias são condicionadas por intenções que brotam do 

mais íntimo de nossas vontades. Elas circulam pelo cosmo e no tempo de 

Deus, como um bumerangue, retornam ao nosso ambiente e fervilham ao 

nosso redor. Portanto, estejamos atentos às nossas vontades! Elas direcionam 

as nossas intenções que, por sua vez, qualificam nossas ideias que, por fim, se 

manifestam em ações. 

 

 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

