
1 
 

 



2 
 

SUMÁRIO 

 
 

 
O Princípio do Amor Pleno e Incondicional         3 

O Princípio do Dharma             7 
O Princípio do Karma           13 

O Princípio do Livre-Arbítrio e o Destino da Alma      18 
Os Princípios Cósmicos Menores         23 

     Os Sete Princípios Cósmicos Menores         25 

 1º) O Princípio da Natureza ou do Universo      25 
 2º) O Princípio da Harmonia ou do Ritmo       25 

 3º) O Princípio da Correspondência        26 
 4º) O Princípio da Evolução, da Vibração ou Mudança    27 

      a) Primeiro Nível: Amor         28 
      b) Segundo Nível: Individualidade       28 

      c) Terceiro Nível: Liberdade        29 
      d) Quarto Nível: Justiça         29 

      e) Quinto Nível: Serviço         29 
  Primeiro Portal: A Paciência        31 

  Segundo Portal: O Amor        31 
  Terceiro Portal: O Conhecimento       31 

  Quarto Portal: A União         31 
  Quinto Portal: O Contentamento       31 

  Sexto Portal: As Riquezas        31 
  Sétimo Portal: A Liberdade        31 

      f) Sexto Nível: Perfeição         32 
      g) Sétimo Nível: Verdade Eterna        32 

 5º) O Princípio da Polaridade         33 

 6º) O Princípio da Manifestação ou da Causalidade     34 
 7º) O Princípio da Geração, do Gênero ou Gênese     35 

 
 



3 
 

O PRINCÍPIO DO AMOR PLENO E INCONDICIONAL 

 
 
 

1ª Carta de Paulo de Tarso aos Coríntios: 
1 Ainda que eu falasse todas as línguas dos homens e dos anjos, e não tivesse amor, seria 

como o bronze que soa ou como o címbalo que retine. 
2 E ainda que tivesse o dom de profecia, e conhecesse todos os mistérios e toda a ciência, e 
ainda que tivesse toda a fé, de maneira tal que transportasse os montes, e não tivesse amor, 

nada seria. 
3 E ainda que distribuísse toda a minha fortuna para sustento dos pobres, e ainda que 

entregasse o meu corpo para ser queimado, e não tivesse amor, nada disso me aproveitaria. 
4 O amor é paciente, é bondoso; o amor não é invejoso; o amor não trata com leviandade, 
não é arrogante, orgulhoso, nunca interesseiro; o amor não se irrita, não guarda rancor. 

5 Não se porta com indecência, não busca os seus interesses, não se irrita, não suspeita mal; 
6 Não se rejubila com a injustiça, mas folga com a verdade; 

7 Tudo sofre, tudo crê, tudo espera, tudo suporta. 
8 O amor nunca falha; as profecias sim, serão aniquiladas; as línguas se calarão; as ciências, 

desaparecerão; 
9 Porque, em parte, conhecemos, e em parte profetizamos; 

10 Mas, quando vier o que é perfeito, então o que é imperfeito será aniquilado. 
11 Quando eu era menino, falava como menino, sentia como menino, discorria como menino, 

mas, logo que cheguei a ser homem, acabei com as coisas de menino. 
12 Por enquanto, vemos Deus através de um espelho, mas um dia veremos Deus face a face; 

agora conheço em parte, mas logo conhecerei como sou por Ele conhecido. 
13 Agora, pois, permanecem a fé, a esperança e o amor, estes três, mas o maior destes é o 

AMOR. 
(1 Coríntios 13:1-13) 

 

O Amor é o sentimento mais nobre e profundo da Alma humana; aquele que nos leva ao 
estado de iluminação e transcendência.  Comece a praticá-lo amando a Deus acima de 

tudo.  Para quem ama a Deus, todas as pessoas e coisas são a sua extensão e, desta forma, 
aparecem e atuam em nossa vida para que possamos crescer.  Pois, tudo são formas e 



4 
 

expressões de Deus.  Ele é o Todo e o amor dirigido a Ele retorna a nós através de todas 

as pessoas e coisas.  Como disse Jesus: "Buscai em primeiro lugar o Reino de Deus e Sua 
justiça e todas estas outras coisas vos serão dadas em acréscimo". 

 
O Amor é a consciência de que "eu e o outro somos um" ou simplesmente "somos todos 

um"; é o sentimento daquele que, vendo o sofrimento de seu semelhante, sente em seu 
próprio coração a dor, desejando ardentemente tirar-lhe o sofrimento.  Desta forma, se 

somos um, pela força do Amor compreendemos que a responsabilidade do outro também é 
minha – tenho participação em todos os atos de todos os seres – e tomamos a 

responsabilidade sobre nós.  O amor é a vontade e o esforço de abençoar o próximo. 

 
Somente o Amor permite avançar em direção à harmonia, à paz e a todas as coisas boas.  No 

Amor Puro não existe nem o conflito nem a tristeza, porque o amor é a força Crística mais 
poderosa.  Ninguém pode prejudicar quem está enviando pensamento de Amor aos seus 

semelhantes.  Portanto, envie pensamentos de Amor e agradeça à Deus por todos os fatos 
e coisas.  Quando enviamos sentimentos de gratidão, dizendo a tudo e a todos "obrigado", 

estamos transmitindo sentimentos de Amor.  Envie sentimentos de gratidão a todos os seres 
de todos os mundos e a todos os fatos de sua vida para que ela se transforme em Luz.  O 

sentimento de Amor e o estado de gratidão produzem uma força extraordinária, tal qual 
uma varinha mágica. 

 
Foi através do Amor que nascemos como Almas individualizadas, como inocentes fagulhas 

espirituais projetadas do Coração de Deus Pai-Mãe do Universo.  O Amor provê através da 
Luz Divina nosso corpo de luz.  O Amor atrai do Reino da Natureza a substância de nosso 

corpo sentimental, para que possamos manter contato com a beleza, a harmonia e outros 
sentimentos do nosso glorioso Ser Divino.  O Amor nos faculta a capacidade de agrupar 

pensamentos, de raciocinar e discernir para que possamos captar a Ideia Divina do Universo, 
organizando nosso mundo individual, conforme nosso livre-arbítrio.  O Amor nos faz 

registrar e acumular as experiências que tivemos, porque é força de coesão e, deste modo, 

construímos nossa maestria.  O Amor é a força de atração dos átomos desta Terra para que 
formemos nosso corpo físico.  Em cada um de nós existe a força do Amor que nos faz sentir 

a força magnética de atração, a força que nos conduziu até o “aqui-agora”. 
 



5 
 

É o Amor Divino que criou e mantém este Universo.  É a força coesiva do Amor que atraiu, 

criou e organiza, de forma magistral, a Natureza de nosso planeta para nos servir.  É o Amor 
que sustenta os planetas em suas órbitas, que mantém o Sol em nosso Sistema Solar.  É o 

Amor que faz circular em perfeita forma rítmica a nossa Via Látea, em constante movimento 
para frente, em maravilhosa manifestação que nossos corações e nossas consciências não 

podem sequer avaliar. 
 

O TODO é a energia e a força de atração do Amor Incondicional. O amor é a força de coesão 
do Universo.  Por causa do amor, nós nos aproximamos uns dos outros e construímos 

amizades, grupos, famílias, sociedades e reconhecemos a força divina que existe em nós. 

O amor é magnético, atrativo e capaz de produzir a cura mais profunda de nosso Ser.  O 
amor é a base da verdade, da pureza e espontaneidade.  Através de um intenso trabalho 

de transformação interna, tendo como principal método o despertar do amor 
incondicional, podemos atrair todas as boas energias para o nosso campo. A atenção 

constante no Amor Incondicional de Deus cria uma esfera de abundância, bem-
estar, prosperidade, sucesso, otimismo e alegria em nosso campo. Atraímos saúde em 

todos os níveis – físico, emocional, mental e espiritual.  Nossa Alma passa a emanar a mais 
pura Luz Divina. 

 
Desenvolver o Amor Incondicional por Deus nos conscientiza do valor da gratidão.  Quando 

agradecemos o que recebemos do plano divino, ou seja, nosso corpo, nossos pais, 
companheiros, amigos, saúde, trabalho e amores abrimos um imenso campo de atração 

daquilo que desejamos e achamos ser o melhor para nossas vidas.  A gratidão é uma 
importantíssima chave do Amor Incondicional a Deus para descobrirmos a felicidade e a 

plenitude que já somos, mas não reconhecemos.  Somente através da gratidão, 
conseguimos pacificar nosso ego – sempre revolto e indignado pela leitura errônea e 

limitada que faz da vida e seus acontecimentos – e torná-lo equânime, sem atitudes 
tempestivas e violentas.  Com o ego pacificado, vislumbramos um largo horizonte para 

praticarmos o amor, que se refina passo a passo, para alcançarmos o Amor Incondicional e 

Universal.  Portanto, pratiquemos a gratidão, façamos de nossa vida, das coisas que nos 
acontecem e de todas as nossas ações um ato de entrega ao Universo, àquele que tudo é, 

que tudo sabe e que em tudo vive. 
 



6 
 

Portanto, se todo este Amor foi atraído e investido em nós, já imaginou que somos uma 

parte integrante da Criação e de grande importância neste Universo infinito? 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 



7 
 

O PRINCÍPIO DO DHARMA 

 
 

 
Dharma é a lei que governa a evolução da Alma para um estágio seguinte de 

desenvolvimento, conforme a sua natureza interior num dado momento de seu processo 
evolutivo.  É a natureza interior da Alma humana que caracteriza o nível espiritual alcançado, 

a partir do qual é feito um programa de desenvolvimento para que, através do princípio das 
diferenças entre gostos e aversões, bem e mal, prazer e dor, ela possa aplicar o 

discernimento de forma adequada. 

 
A partir do dharma, podemos afirmar que cada Alma humana tem sua particular lei ou 

processo de evolução.  A natureza interna de uma Alma é diferente da natureza interna de 
outra, já que cada uma individualizou-se em momentos e situações diferentes no Plano 

Cósmico Divino.  Portanto, não podemos julgar o processo alheio por mais caótico e absurdo 
nos possa parecer, assim como, também não devemos nos espelhar no processo evolutivo 

de outrem por não o comportar como o mais adequado para a nossa natureza interior. 
 

“Melhor é cumprir o seu próprio dever (dharma), embora de modo imperfeito 
e de boa fé, do que cumprir bem o dharma alheio; quem cumpre 
devotadamente o seu dharma está livre de se perder no caminho. ” 

(Bhagavad Gῑtā, XVIII, 47) 
 

Dharma é o princípio único misericordioso e compassivo, pois está sempre determinando 
novas fórmulas para impulsionar a Alma humana em direção a autoconsciência plena que é 

ānanda (plenitude, bem-aventurança).  É da prefeita compreensão deste princípio que a 
Alma chega à conclusão monista de que bem e mal, justo e injusto, certo e errado não 

existem, são ilusórios.  O aspecto da dualidade da vida existe apenas para dar à Alma 
humana o discernimento do melhor caminho a escolher. 

 

Perante o Absoluto tudo está em constante evolução, quer nossos atos, palavras ou 
pensamentos sejam classificados em bons ou maus, em certos ou errados.  Tudo é experiência 

de vida que possibilita a Alma humana amadurecer.  Não existem erros, apenas lições.  O 
crescimento da Alma é um processo de tentativas e erros – experimentação.  As experiências 



8 
 

que não deram certo fazem parte do processo, assim como as bem-sucedidas.  Na mente de 

uma Alma Iniciada, não existe mais o processo maniqueísta de bem e mal.  Existem sempre, 
por princípio, duas forças.  O importante é conhecê-las em todos os planos e trabalhá-las. 

 
Durante as estâncias da Alma, a cada dia, acontecem inúmeras oportunidades de aprender 

lições que poderão gerar gostos (prazer) e aversões (dor) ou ainda serem consideradas 
irrelevantes ou estúpidas.  Cada lição será repetida até que seja aprendida.  Cada lição será 

apresentada a Alma de diversas maneiras, até que a tenha aprendido.  Quando isto ocorrer, 
a Alma passará para a lição seguinte.  O aprendizado nunca termina.  Não existe parte da 

vida que não contenha lições.  Se a Alma caminha para a autorrealização, então há lições 

para aprender.  Assim é a dinâmica do dharma. 
 

Estreitamente relacionado ao dharma está a questão da moral.  Não se pode compreendê-
la sem estudar o significado de dharma.  Para a Alma comum (profana) a moral parece ter 

um conceito muito simples, mas para a Alma Iniciada a moral tem um conceito bastante 
complexo.  Ela não é, como pensa a Alma comum, uma só para todos.  Ela varia segundo o 

dharma de cada Alma vivente.  O que é certo para um é errado para outro.  A moral é um 
conceito individual, que depende daquele que age e não do que às vezes chamam “o bem e 

o mal absolutos”.  Nada existe de absoluto num universo condicionado.  O bem e o mal é 
relativo e devem ser analisados levando-se em conta o aprendizado da Alma e suas lições.  

 
Temos, neste caso, que considerar as diferenças entre os indivíduos e compreendê-las para 

entender o que é o dharma.  Se não compreendemos a natureza das diferenças humanas, 
o que as produziu e a sua razão de ser; se não compreendemos como cada pessoa 

demonstra por meio de seus pensamentos, palavras e ações o estágio por ela alcançado; 
se, antes de tudo isso, não compreendemos o nosso momento interno, as nossas próprias 

diferenças e o nosso estágio alcançado dentro de todo um processo de evolução, pelos 
quais passamos; se não compreendemos tudo isso, não entendemos o princípio do dharma 

(a lei ou a ordem do amor) em sua totalidade.  Pois, como podemos compreendê-lo 

plenamente se não conhecemos nosso estado interno?  Como, se não compreendemos o 
nosso próprio processo evolutivo, que é o nosso próprio dharma?  E a partir destes 

questionamentos, como entender a Alma humana e seu dharma, se nem sequer 



9 
 

conhecemos a nós mesmos?  Deste modo, torna-se algo extremamente íntimo e pessoal o 

aspecto de bem e mal, certo e errado, justo e injusto. 
 

Além do mais, em virtude do processo de crescimento e maturação de cada Alma, existem 
simultaneamente no Universo diversos padrões de natureza interior em evolução.  Como 

essas naturezas acham-se todas em uma etapa diferente de evolução, não podemos exigir 
o mesmo de cada uma delas, nem esperar que desempenhem todas as mesmas funções.  

Portanto, a moral deve ser estudada do ponto de vista de quem vai praticá-la.  Ao se decidir 
o que é bom ou mal para uma determinada pessoa, deve-se levar em conta o estágio de 

crescimento alcançado por ela.  Sendo assim, o bem absoluto fica existindo somente no 

Absoluto; enquanto que o julgamento dos valores passa a ser relativo para nós e depende 
do estágio evolutivo alcançado pela Alma humana. 

 
Dharma é, deste modo, um processo vivo, presente em cada inspiração e expiração da Alma; 

não se trata de conceitos bonitos e distantes da realidade do mundo e impossíveis de serem 
vivenciados no “aqui e agora”, mas de um princípio que deve ser observado, conferido, 

comparado, concluído e, principalmente, exercitado de acordo com o livre arbítrio. 
 

Relacionado com o princípio do dharma e que expressa o objetivo da vida, encontramos o 
ciclo existencial da Alma, onde há uma fase inicial na qual se afasta da Essência e aproxima-

se da servidão da existência e outra na qual se reaproxima e adquire a liberdade, 
característica da Essência.  A primeira fase chama-se: 

 pravṛtti-marga (caminho de intensa distração) – é o caminho de construção 

da identidade e de intensa experimentação no plano físico (autoafirmação); 
 nirvṛtti-marga (caminho sem distração) – é o caminho de dissolução do ego 

e de ruptura das distrações do plano físico (autonegação). 
 
Pravṛtti-marga é a fase de comprometimento com o mundo material e de valorização do 

ego.  Nesta fase a Alma, como que uma criança, sai à procura de experiência, encantado 
com as criações fenomênicas, querendo achar e abrir o seu espaço no mundo, marcar o seu 

tempo, fazer história, lutando por direito, clamando em altos brados “eu existo!!!”.  
Inconsequente, rasgando inúmeras existências, vai desejosa de possuir, adquirir, manter, 

multiplicar, sentir prazer, tendo o dharma como controlador de seu processo evolutivo. 



10 
 

Na alternância entre experiências boas e más, prazer e dor, chega-se à fase de maturidade 

e conversão da Alma – nirvṛtti-marga – e é quando a Alma humana começa a se 
desapegar da vida fenomênica, desidentificando-se do ego, a caminho da Essência.  Aqui, 

a Alma desperta do adormecimento das tramas racionais, premido pela dor ou tocado pela 
dor do outro, vivendo um momento de perplexidade diante da vida.  Tem a sensação de 

estar sendo levado, de impotência ou angústia diante de uma existência que se apresenta 
francamente absurda, sem sentido, até que se situe dentro do Plano Cósmico Divino.  

Somente aqui será capaz de entender o verdadeiro sentido do dharma. 
 

Como todas as leis naturais que regem a manifestação da vida, esta também fala de uma 

expansão e contração que se alternam.  A esta manifestação de alternância chamamos de 
Dia de Brahmā ou manvāntara, quando o Universo passa a “existir”.  Durante algum 

“tempo” ele existe e tudo nele está sujeito ao espaço-tempo (causalidade).  Depois, começa 
a convergir e quando totalmente reabsorvido, resta a plenitude imperturbável da Essência, 

a Noite de Brahmā ou pralaya. 
 

“Em cada alvorada do Dia de Brahman procedem do Imanifesto os mundos 
manifesto, e em cada ocaso os mundos manifestos voltam ao seio do Imanifesto.  
Tudo que é lucigênito perece, ao declinar do sol de Brahman, e novamente nasce, 
pela força da Natureza, ao despontar do sol.  Para além desse Universo visível e 
relativo em incessante mutação está o Universo absoluto e invisível, Vida imperecível, 
quando céus e terra perecerem.” 

(Bhagavad Gῑtā, VIII, 18-20) 
 

Segundo o princípio do dharma, o caminho evolutivo da Alma está dividido em etapas de 
desenvolvimento.  Deste modo, cada existência da Alma está marcada por quatro fases 

distintas, a saber: infância, juventude, maturidade e velhice.  Em sua trajetória de inúmeras 
existências, sua vida percorre também quatro escolas evolutivas, de caráter hermético, às 

quais a filosofia oriental chama de varṇas (castas).  Durante pravṛtti-marga cada uma 
delas é um verdadeiro “curso” com “matérias” próprias que a Alma desenvolve e presta 

“provas” para sua total aprovação na mudança de plano de consciência. 
 

Profundamente deturpadas em sua essência, casta na verdade é uma condição bio-psico-
espiritual e não um sistema social injusto como foi colocado pela ignorância do homem.  As 

varṇas existem e foram codificadas pelos Mestres da Sabedoria para enquadrar a Alma na 



11 
 

classe de experiências, pelas quais através de suas características bio-psico-espirituais 

obterão o maior progresso em sua evolução. 
 

Conforme a filosofia hindu, o sistema de castas ou varṇas está dividido nas seguintes classes: 
1º. Śudras – são os servidores, operários, simples e ignorantes.  Exercita-se neste 

estágio a obediência, fidelidade, reverência, humildade, etc.; 
2º. Vaiśyas – são os comerciantes, agricultores e todos aqueles que exercem 

atividades econômicas.  Neste estágio a Alma exercita a diligência, prudência, 
discrição, caridade, probidade, etc.; 

3º. Kṣatriyas – são os guerreiros, governantes e toda classe de atividades de poder 

e comando.  Aqui, a Alma discerne as qualidades da força, segurança, liderança, 
autocontrole, generosidade, etc.; 

4º. Brāhmaṇas – são os mentores, monges, sacerdotes e aqueles que exercem 
atividades de orientação, educação, pesquisa e arte.  Exercita-se neste estágio a 

gentileza, pureza, autodoação, paciência, auto-sacrifício, abnegação, etc. 
 

Diminuir o ego é o objetivo de todas as varṇas, pois o ego leva a Alma a se afastar das leis 
naturais, da Vida Una, da Essência.  Impede que a Alma em desenvolvimento comece a 

trilhar os caminhos de nirvṛtti-marga. 
 

O discernimento das características da natureza interior distingue o estágio de crescimento de 
uma Alma e a identificam como pertencendo a uma ou outra casta.  Quando atingimos esta 

compreensão, torna-se mais fácil o entendimento entre os seres; pois o dharma de um śudra, 
por exemplo, somente é cumprido quando ele se mostra obediente e fiel a quem lhe dá ordens, 

sem esperar que ele, ainda nessa etapa da evolução, demonstre virtudes mais elevadas.  Exigir-
lhe serenidade em meio ao sofrimento, pureza de intenções e capacidade de suportar as 

privações sem se queixar seria exigir demais.  Por outro lado, o dharma de uma Alma que se 
encontra num estágio superior é de manifestar virtudes elevadas, sem exigi-las de seus 

subordinados.  Se o servidor dá provas de fidelidade e obediência, seu dharma pode ser 

considerado como tendo sido perfeitamente cumprido e suas outras faltas não devem ser 
repudiadas, mas antes delicadamente apontadas, educando a essa Alma mais jovem. 
 

“Nada existe, ó Arjuna, na terra ou nos céus que esteja livre das três guṇas (qualidades 
da matéria).  Os deveres estão distribuídos pelos Brāhmaṇas, Kṣatriyas, Vaiśyas e 



12 
 

Śudras em função das guṇas.  Serenidade, pureza, austeridade, controle, sabedoria, 
correção, conhecimento e crença em Deus são as características típicas dos Brāhmaṇas.  
Firmeza, destreza, esplendor, coragem e generosidade são as características dos 
Kṣatriyas.  O comércio, a honestidade, o cuidar do solo ou do gado são as características 
dos Vaiśyas.  A ação, o serviço, a dedicação são inatas nos Śudras.  A perfeição é 
atingida quando cada um cumpre o seu dharma (dever).” 

(Bhagavad Gῑtā, XVIII, 40-45) 
 

UMA EXISTÊNCIA VÁRIAS EXISTÊNCIAS 
FASES DA 

EXISTÊNCIA 
FÍSICA 

FASES DA EXISTÊNCIA 
SOCIAL VARṆAS ATIVIDADE REINO 

Infância 

BRAHMACHARYA 

estudo e aprendizado de 
vida 

ŚUDRAS 

exercício da obediência, 
fidelidade e reverência 

servil vegetal 

Juventude 
GṚHATHA 

atividade sócio-econômica 

VAIŚYAS 

diligência – prudência 

discrição – caridade 

probidade  

econômica animal 

Maturidade 

VANAPRAṢṬHA 

atividade intercalada por 
espaços para meditação 
solitária – autoridade por 

experiência 

KṢATRIYAS 

força – segurança 

liderança – generosidade 

autocontrole 

de poder humano 

velhice 

SANNYASA 

atividade mental-espiritual 
renúncia e solidão 

BRĀHMAṆAS 

pureza – autodoação 

gentileza – paciência 

equilíbrio  

de doação espiritual  

 

 



13 
 

O PRINCÍPIO DO KARMA 
 

 

 

“Cada pensamento humano que começa a sua evolução passa para o mundo interior e 

torna-se uma entidade ativa, pela sua associação, ou pelo que se poderia chamar, sua fusão 
com um Elemental, isto é, com uma das forças semi-inteligentes dos diversos reinos da 

Natureza.  Sobrevive como inteligência ativa, como um ser gerado pelo Espírito, durante um 
espaço de tempo proporcional à intensidade inicial da ação cerebral que o gerou.  Um 

pensamento bom perpetua-se em um poder benéfico e ativo; um pensamento mal perpetua-
se num demônio maléfico.  Por esta forma, o homem está continuamente povoando a 

corrente que o cerca no espaço com um mundo seu, cheio de produtos da sua imaginação, 
dos seus desejos, impulsos e paixões; esta corrente, por sua vez, vai agir sobre todo o 

organismo nervoso ou sensitivo, com que entre em contato, com uma força proporcional à 
intensidade dinâmica.  O budista chama-lhe “skandha”; o hindu dá-lhe o nome de karma.  

O adepto preserva estas formas conscientemente; os outros homens desfazem-se delas 

inconscientemente”. 1  
 

A ciência moderna, familiarizada com a ideia de que o universo inteiro é uma expressão da 
energia, admite que esta, se modifique continuamente transformando um pesado elemento 

num mais leve.  O próprio homem, durante toda sua vida, age como um transformador de 
energia: absorve energia universal e a transforma em bons serviços ou em ações 

prejudiciais, através de atos, palavras ou pensamentos. 
 

O karma é a enunciação da relação entre a causa e o efeito, que se estabelece quando o 
homem transforma a energia.  Esta lei abrange não somente o universo visível como o faz 

a ciência, mas também esse universo mais vasto e invisível, que é a verdadeira esfera da 
atividade da Alma humana. 

 
Sendo o homem uma unidade dentro de uma humanidade de bilhões de indivíduos, cada 

pensamento, sentimento ou ato seu afeta cada um de seus semelhantes na proporção direta 
do grau de similaridade a que tem com tal comunidade e da intensidade da força gerada 
_____________ 

1.  correspondência enviada a Mr. Sinnett por Mahātma Kut Humi onde explica a natureza essencial do karma. 



14 
 

por ele.  Cada uso que o homem faz desta força, auxilia ou prejudica o conjunto de que ele 

é uma parte. 
 

Todo este processo inicia-se a partir de geração das formas-pensamento.  A Alma humana 
ao agir na matéria astral e mental, que corresponde ao seu plano psíquico, gera imagens 

ou formas-pensamento, das quais chamamos de imaginação, visualização ou mentalização, 
e que nada mais é do que a faculdade criadora do Ser.  Esta faculdade de dar imagens ou 

formas à luz é o poder característico da Alma; a palavra, que é uma forma simbólica, é uma 
das maneiras de se representar uma imagem mental, mesmo que parcialmente.  É por meio 

de símbolos que a Alma humana pensa e, portanto, não transmitimos vocábulos, mas ideias.  

A forma-pensamento é uma imagem mental criada pela Alma com matéria dos planos astral 
e mental, pelas quais farão nascer sensações de som e de cor, atraindo os Elementais que 

são afins a esta cor e som, de modo a revesti-lo com o caráter do motivo estimulador, 
atuando no sentido designado. 

 
Este fenômeno é explicado de forma clara pelo Mestre Kut Humi:  
 

“Como poderia, pois, se fazer entender, fazer-se ‘obedecer’ por essas forças semi-
inteligentes, que se comunicam conosco, não por meio de palavras articuladas, 
mas por meio de sons e cores, de cuja correlação de vibrações nasce uma 
linguagem?  O som, a luz e a cor são os fatores principais dessas categorias de 
inteligências, desses seres de que o meu amigo não tem a menor concepção, e 
em que nem sequer lhe é permitido crer, porque os ateus e cristãos, materialistas 
e espiritualistas, todos porfiam em criar argumentos contra tal crença, não 
falando na ciência que é o pior inimigo de tão ‘degradante’ superstição”. 

 

A atividade das formas-pensamento vai se prolongar e atuar no meio a que se destina, 

conforme a intensidade inicial de energia desprendida e a repetição do pensamento pelo 
autor ou outra pessoa.  Por questão de afinidade, as imagens mentais estarão sempre 

ligadas ao seu autor, gerando uma atmosfera peculiar em torno de seu gerador.  Esta 
atmosfera será a resultante de todos os seus estados psíquicos, podendo ser de natureza 

integradora ou desintegradora e passará a atuar na Alma que a gerou por meio direto, ou 
indiretamente, através da comunidade em que ela convive, fechando-se assim o ciclo da 

qual a sua atuação chamamos de karma. 
 



15 
 

Se a geração da forma-pensamento causa algum tipo de processo desarmônico e 

desagregador da Ordem Cósmica do Amor, então a atuação do karma será de “dor” e 
“sofrimento”; a força que produziu tal efeito é retornada para aquela Alma que gerou a ação 

como “sofrimento”, restabelecendo-se assim o equilíbrio original.  Com a geração de uma 
ação que produz harmonia e agregação da Ordem Cósmica do Amor, seu karma é uma 

força que ajusta as circunstâncias de maneira a produzir um “conforto”. 

 
Quando iniciamos esta vida, cada um de nós vem de um longo passado que abrange muitas 

vidas, devido ao saṃsāra ou ciclo de nascimentos e mortes.  Assim que reencarnamos, 
trazemos conosco o karma bom (puṇya) e mau (pāpa) que produzimos.  A totalidade do 

karma de uma Alma ou a força da atuação de retorno das formas-pensamento acumuladas 
de todas as suas vidas passadas é conhecido na filosofia hindu como saṃchita karma ou 

“ação acumulada”. 
 

Quando a Alma reencarna, a atuação do karma é cuidadosamente ajustada pela ação do 
dharma, de maneira que o karma possa produzir, como resultado final, um acréscimo de 

bem, mesmo que seja pequeno.  Se por ocasião do nascimento, todo o karma fosse posto 

em ação, a Alma não teria coragem nem força para enfrentar e vencer a batalha da vida, 



16 
 

pois sua existência seria tragicamente massacrada pela dor e tristeza.  Portanto, a fim de 

que a Alma possa lutar, vencer e adicionar puṇya (merecimento) ao karma, a Ordem 
Cósmica do Amor faz um cuidadoso ajustamento para cada Alma, pelo qual nomeamos de 

dharma. 
 

Tal ajustamento é feito, de acordo com a Ordem Cósmica do Amor, pelos “Senhores do Karma”, 
que são entidades dos planos superiores de existência, agindo como árbitros do karma.  Eles 

não recompensam nem punem, apenas se limitam a ajustar o karma da própria Alma, conforme 
o seu dharma, a fim de ajudá-la a dar um passo adiante na evolução. 

 

Os “Senhores do Karma” organizam certa quantidade e qualidade de karma para a nova 
existência física da Alma.  Esta parcela do karma, com que cada Alma começa a sua 

encarnação, chama-se prarābdha karma ou “ação inicial”.  No karma acumulado durante 
as encarnações (saṃchita karma), a atuação construtiva e integradora é menor que a 

destrutiva e desintegradora, devido à ignorância da Alma.  No karma inicial de uma 
vivência, esta relação se modifica, pois, a quantidade de bom karma (puṇya) desta vida 

aumenta proporcionalmente em relação ao somatório dos bons karmas de toda a 
existência, apesar de continuar menor que pāpa (o mau karma inicial). 

O prarābdha karma se extingue quando a Alma chega ao término da vida física.  Mas, 
todo karma produz “trabalho”, e deste trabalho a Alma cria novo karma em razão de suas 

reações, conforme a sua evolução.  Se seus sofrimentos lhe ensinam a resignação e a 
simpatia, se suas aflições o incitam a reparar as suas faltas passadas, o novo karma gerado 

será bom e não mau.  Mas, se experimenta ressentimento, torna-se insensível e uma fonte 
de sofrimento para outros, então o novo karma é mau.  O novo karma criado chama-se 

agami karma. 
 

É através do agami karma que a Alma adquire a possibilidade de evoluir, diminuindo a 
quantidade de pāpa, o mau karma.  Mas, enquanto a Alma não compreende o Propósito 

Divino para a Criação, não se operam nela grandes mudanças de uma vida para outra; 

existem altos e baixos na boa e má sorte, sofrimentos e alegrias que se sucedem à medida 
que os anos passam e as vidas se seguem.  Somente quando a Alma, definitivamente, 

decide servir o Plano Cósmico Divino e a viver para um desenvolvimento construtivo seu e 
de seus semelhantes, é que ocorrem grandes mudanças em seu karma, acelerando seu 



17 
 

processo evolutivo.  Então seu progresso é rápido, de vida em vida, na razão de uma 

progressão geométrica. 
 

“Quem age sem perder o repouso interno, e quem vê atividade na inatividade 
– esse é um sábio; quer ativo, quer inativo, sempre realiza o seu dever e age 
corretamente.  O seu trabalho é livre da maldição do egoísmo; o seu desejo de 
recompensa foi consumido no fogo do conhecimento sagrado – esse é um 
santo, porque santo é o espírito que o anima.  Não se compraz em nenhum 
fruto do seu trabalho nem se apega a objeto algum da natureza; habita, sempre 
sereno, na paz de seu Eu, porque sabe que não é ele que age, mesmo quando 
realiza alguma obra.  Não espera lucro nem receia perda; vive todos em si 
mesmo, senhor dos seus sentimentos e pensamentos, enquanto age, rei no 
reino de sua alma. ” 

(Bhagavad Gῑtā, IV, 18-21) 
 

No dia em que a humanidade reconhecer esta verdade contida na Bhagavad Gῑtā, 
vivenciando-a, nada mais será preciso para sua libertação.  A natureza não pode reduzir à 

escravidão a Alma que conquistou o poder pela sabedoria e que apenas se utiliza dele no 
amor. 

Compreender o karma na plenitude de suas operações e de sua significação requer a 
sabedoria de um Mestre; mas, compreender o princípio que rege a Lei Natural do Karma é 

revolucionar a concepção sobre as possibilidades da vida e de si mesmo. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



18 
 

O PRINCÍPIO DO LIVRE-ARBÍTRIO E O DESTINO DA ALMA 
 

 

 

Sendo o homem uma Alma cósmica individualizada e autoconsciente, cabe a ele, 

impulsionado pela Presença Divina, que guarda potencialmente todo o Plano Divino da 
Evolução, traçar o seu próprio caminho evolutivo, conforme as suas necessidades e seus 

gostos e aversões. 
 

É muito importante ter uma ideia bem clara dos mecanismos da evolução no que diz 
respeito, sobretudo, à Alma humana, onde tais mecanismos levam ao despertar e à 

ampliação gradual da consciência. 
 

Os meios evolutivos fundamentais que ajudam a Alma humana a se tornar conhecedora de 
sua verdadeira natureza, bem como se desapegar da identificação com a forma e fazer a 

passagem ao meio espiritual são a dor e a morte.  Estas, aliadas ao livre arbítrio, ao karma, 

ao dharma e às influências externas dão à Alma o grau de maturação necessário ao 
desenvolvimento do processo interno psicológico. 

 
Escolher o caminho evolutivo que nos conduza à Unidade é, na realidade, seguir a linha de 

menor resistência, a linha espontânea e natural; isso fica provado pela sensação de 
profunda alegria, harmonia e felicidade que sentimos quando a ela nos entregamos.  Porque 

evoluir significa nos tornar aquilo que somos em realidade (luz e amor), abandonar o exílio 
da inconsciência e voltar a ser plenamente consciente da nossa Essência Divina. 
 

“Buscai primeiro o Reino de Deus e sua justiça, e todas estas coisas vos serão 
acrescentadas”. 

(Jesus, Sermão da Montanha) 

 

Assim procede a Alma humana que despertou para a espiritualidade.  Além do mais, 

compreende que existe um movimento cíclico em sua vida e em todo processo da Natureza.  
Este movimento é gerado por sua própria natureza bipolar que se manifesta através de sua 

personalidade, somada ao seu princípio trino expressado em sua individualidade.  Todos nós 
temos este movimento de evolução, indicado pelo caminho escolhido. 



19 
 

Antes de encarnarmos, escolhemos nossa personalidade junto aos Senhores do Karma, 

estudando cada detalhe de nossas vidas anteriores, pelo qual saberemos os resultados das 
ações que cometemos, a sua importância e quais deles devemos corrigir logo que possível.  

Assim, os traços gerais da personalidade da futura Alma reencarnante são indicados, à luz 
das leis do karma e do dharma, pelos Mestres Ascensos.  Conforme a nossa própria 

vontade, aceitamos ou não esta nova vida. 
 

Jamais seremos impostos a uma situação de vida encarnada pela qual não queremos.  Isto 
porque como entidade desencarnada, a Alma é livre, desimpedida, o que se torna muito 

diferente quando a Alma nasce num corpo físico, pois terá de enfrentar a vida pelo ângulo 

da personalidade que, afinal, foi escolhida por ela mesma. 
 

O livre-arbítrio é o princípio universal que dá ao indivíduo a experiência necessária da vida, 
enquanto o karma é o que alicerça a Alma na responsabilidade por toda a energia que 

movimenta, seja em atos, palavras ou pensamentos.  O dharma dá à Alma a oportunidade 
de experimentar todas as situações de vida para que se adquira o discernimento entre os 

opostos; ele faz com que a Alma se conscientize do seu papel perante o Plano Cósmico de 
Evolução. 

 
Poderíamos, então, comparativamente, dizer que esta trilogia criada entre o livre-arbítrio, o 

karma e o dharma assemelha-se, respectivamente, ao homem com sua vontade, à 
carruagem formada por cavalos, rédeas e cabina, e o caminho traçado pela carruagem.  

Pois, a Alma com sua vontade incondicional – o livre-arbítrio – poderá mudar o rumo da 
carruagem – o dharma – conforme o poder de ação que tenha sobre as rédeas, os cavalos 

e a cabina – o karma.  Quando se conhece bem a Lei Natural do Karma, ou seja, o manejo 
da carruagem, e o Dharma, representado pelo caminho a que se destina, então sua 

caminhada será tranquila e segura.  Pois, conhecedor dos infortúnios, saberá guiar bem a 
carruagem e optará sempre, através de seu livre-arbítrio, pelo melhor caminho e condução.  

Caso contrário, conforme o seu livre-arbítrio, poderá sofrer todo tipo de complicação, como 

virar a carruagem ou descer o espinhadeiro, perdendo totalmente o controle sobre a 
carruagem, ficando à mercê das leis do karma e do dharma.  Deste modo, a Alma vai aos 

poucos aprendendo a lidar com sua carruagem e conhecendo melhor os mistérios do 
caminho, até que entenda o seu papel, o que ele representa e como deve proceder perante 



20 
 

o Plano Cósmico de Evolução, colaborando com Ele, que em última análise representa 

consigo mesmo. 
 

Há uma Força, pelo qual chamamos de Absoluto, que fez “todo este plano de coisas” 
segundo um esquema de Amor e Beleza.  Mas, no estágio atual da evolução da Alma 

humana, o Plano ainda está “no céu”, em sua maioria, e não “na terra”.  Contudo, o Absoluto 
espera o dia em que a Sua Vontade “seja feita na terra assim como no céu”.  Esse dia só 

poderá vir quando cada uma das miríades de Almas, que são fragmentos d’Ele, estiverem 
decididas a trabalhar com Ele conforme o “desejo de Seu coração”. 

 

Com efeito, quando cada um de nós tiver a visão do que verdadeiramente deseja o seu 
coração e quiser corajosamente demolir todo o seu esquema de ideias, a fim de que possa 

existir um sistema mais adequado para todas as Almas e não para si somente, então 
saberemos como pautar o nosso karma, de modo que cada uma de nossas ações seja a 

ação adequada, segundo o desejo do coração do Absoluto. 
 

Podemos compreender agora como, até certo ponto, há um “destino” para cada Alma 
humana, pois destino é o tipo de karma e de dharma escolhido pelos Senhores do Karma, 

a que a Alma se submeterá quando reencarnada.  Seus pais, a hereditariedade, as pessoas 
que a ajudarão e as que a atrapalharão, as oportunidades, as obrigações, a morte – eis no 

que se constitui o seu destino.  Mas tais circunstâncias, enquanto se esgotam, não 
condicionam a maneira de reagir a elas.  Por menor que seja a sua vontade, a Alma ainda 

é livre.  E é aqui que aparece o livre-arbítrio, impulsionando a Alma a uma tomada de 
atitude.  Ela pode reagir contra o seu antigo karma e produzir um novo karma ou pode se 

desidentificar dele e contribuir de forma mais eficaz com seu desenvolvimento espiritual.  É 
verdade que ela é bastante atrapalhada, tanto por suas tendências passadas (vasanas), 
como pela pressão do ambiente social.  Contudo, dentro dela vive a Presença Divina e basta-
lhe querer despertar que poderá cooperar com o Propósito Divino. 

 

No entanto, é preciso entender que esse “destino”, escolhido e aceito pela Alma, é 
amplamente flexível e mutável.  A Alma humana pode e deve mudar seu destino, através 

de uma atitude extraordinária às circunstâncias.  Esta mudança poderá acontecer de modo 
que acelere sua evolução e, consequentemente, de todo o Plano Divino ou a levará por 



21 
 

caminhos tortuosos, onde experimentará a dor e o sofrimento.  Conforme o grau de atuação 

desta mudança, ela terá uma repercussão imediata e rápida ou se estenderá por várias 
vidas no plano físico. 

 
Sendo assim, podemos dizer que o destino é de natureza “multifocal”, ou seja, existe um 

destino gerado pela ação simultânea do livre-arbítrio, karma e dharma de aplicação imediata, 
como também outros de ação mais prolongada até alcançar os limites da eternidade.  Em 

última análise, o destino é a prática da aprendizagem a que toda Alma está comprometida.  
Todos esses “destinos” se interpenetram e são interdependentes, pois estão em conformidade 

com as leis da evolução, dos ciclos e da analogia. 

 
A lei da evolução é o despertar e a ampliação gradual da consciência.  Ela está intimamente 

relacionada com o destino final da Alma humana; aquele que engloba todos os seus demais 
destinos parciais.  Ele é conhecido entre as escolas filosóficas da Índia como svadharma; 

aquele do qual nada escapa.  É o principal objetivo do Plano Cósmico, a que todos estão 
destinados. 

 
A lei dos ciclos diz que todo processo evolutivo transcorre em ciclos e que enquanto um 

ciclo não se fecha, o seguinte não se inicia.  Assim também ocorre com o destino, pois uma 
vez acionado determinada prática de aprendizagem, esta só se extinguirá após o 

fechamento de seu ciclo, quando então a resultante das forças que geraram tal aprendizado 
se anulam.  A Alma humana repete em sua vida física, psíquica e espiritual esses ciclos, ou 

seja, um movimento rítmico e circular em todos os níveis.  Portanto, surge a analogia entre 
ciclos de diferentes níveis.  Pois, de acordo com a filosofia hermética, a lei da analogia diz: 

“tudo que existe no alto, existe também embaixo; tudo que existe embaixo, existe também 
no alto”. 

 
A lei física da inércia diz que “toda ação sobre um objeto produz movimento indefinidamente 

contínuo numa única direção e sentido, até que haja intervenção de uma outra ação para 

desviá-la ou impedi-la”.  O mesmo ocorre nos campos psicológico e espiritual.  Portanto, o 
destino gerado em determinado plano se propaga como uma onda pluridimensional e, por 

analogia, se faz atuar nos diferentes níveis da Alma humana. 
 



22 
 

Por exemplo, se nesta vida produzirmos auxílios, estas ações nos tornarão simpáticos, o 

que nos levarão, através de análise, a apreciações de um bom caráter que, por sua vez, 
serão firmados em nosso plano de registro, resultando em ideais de vida.  Os ideais se 

manifestarão em nossa personalidade por inspirações que, uma vez concretizadas, nos 
trarão alegrias, gerando um clima de bem-estar e conforto material.  O processo é análogo 

caso as ações sejam maléficas.  Observemos, portanto, o quadro abaixo para que possamos 
compreender melhor todo este processo. 

 

 
Estando a Alma humana num processo evolutivo mesclado de ações benéficas 

e maléficas, sua formação psicoplasmática2 torna-se um complexo arranjo de todas as 

características expostas no quadro acima. 

 

 

 

 

 

 
 

_____________ 

2.  terminologia criada na filosofia espiritualista, “psicoplasma” é a matéria psíquica gerada pelo homem, formadora da 
sua personalidade, caráter, temperamento, meio ambiente, etc. 



23 
 

OS PRINCÍPIOS CÓSMICOS MENORES 

 
 

 
Os Princípios Cósmicos ou Divinos regem a evolução dos seres humanos, orientando seu 

aprendizado em experiências que os leva à compreensão e à sabedoria, de que toda a 
manifestação e de que a origem de tudo é o Princípio do Amor Pleno e Incondicional. Este 

é o princípio de onde todos os outros se originam e são codificados. É por meio dele que a 
consciência alcança a total compreensão da criação e da perfeita ordem do Universo. A vida 

é constituída de incontáveis experiências, para permitir à consciência entender a dinâmica 

da Criação e, quando ela alcança este objetivo, não necessita mais vivenciar a matéria e 
então retorna à Fonte de Amor que a originou. 

 
Um esquema mostrando as diversas correlações é mostrado a seguir: 

 
Nesta visão, karma, dharma e livre-arbítrio se correlacionam com cada um dos sete 

princípios cósmicos menores. Cada um tem seu próprio dharma, karma e liberdade de ação. 
Por exemplo: o Princípio da Natureza tem seu dharma (uma ordenação, um propósito, um 

caminho ou objetivo), tem seu karma (limites estabelecidos que, se transgredidos, geram 
consequências), e temos a liberdade de ação, podendo fluir ou cristalizar (solver ou 

coagular) e, desta forma, absorver os ensinamentos recebidos ao longo das vivências, ou 
seja, aprender. 

 
O mesmo ocorre com os demais, sendo que, no Princípio da Evolução tudo fica mais 

evidente. 



24 
 

Numa escala hierárquica, o Princípio do Amor Pleno e Incondicional está acima de 

todas as leis. Ele rege o Karma, o Dharma e o Livre-Arbítrio. Abaixo destes, estão os 
Sete Princípios Cósmicos Menores. 

 
Através desses princípios, a consciência contida em um corpo pode paulatinamente se 

expressar, vivenciando experiências em um determinado espaço, em uma determinada 
realidade dimensional. Eles organizam a duração das experiências que devem ser vividas 

pela consciência, em função daquilo que no tempo, já foi, é ou será vivenciado, a fim de 
que a consciência obtenha a Luz da Sabedoria. Eles são aplicados para tudo que é gerado 

e eles regem o processo da vida. À medida que a consciência se harmoniza, se descobrindo 

no contexto do Cosmos, perceberá que estes princípios se aplicam em tudo que se faz, o 
que se pensa e mesmo o que se imagina e, que no seu agora, está inserido também o seu 

antes e o seu depois. A consciência ao perceber o Cosmos vibrando como uma unidade, 
portanto, aceitando-o na sua perfeição divina, decodificará as informações que vibram dele 

menos fragmentadas. A percepção da Vontade Divina, através de seus princípios, se tornará 
cada vez mais transparente, à medida que o ser humano dissipe a sua ignorância no 

“caminhar na Senda”, libertando-se das amarras de seus sofrimentos, gerados pela 
ignorância. 

 
Quanto mais alto for o nível de consciência, dentro da Estrutura Hierárquica Vibracional, 

mais informações essas leis conterão e mais Luz irradiarão. 
 

Por outro lado, quanto mais baixo a consciência estiver sintonizada dentro da Estrutura 
Hierárquica Vibracional, menos informações ela terá, mais experiências densas na matéria 

ela experimentará, mais controlada pelo instinto ela ficará e mais rodeada pela escuridão 
da ignorância e do sofrimento ela estará. 

 
Os três primeiros princípios – da Natureza ou do Universo, da Harmonia ou do Ritmo e o da 

Correspondência – regem a “batalha da vida” nas experiências humanas. Os três últimos 

princípios, os princípios da “bem-aventurança da vida”, vivenciadas pela consciência 
humana, são o da Polaridade, o da Manifestação ou Causalidade e o da Geração, Gênero 

ou Gênese. Entre a “batalha da vida” e a “bem-aventurança da vida”, integrando-os, atua o 
Princípio da Evolução, da Vibração ou Mudança. 



25 
 

Os Sete Princípios Cósmicos Menores 

 
1ª) Princípio da Natureza ou do Universo 

 
“O Universo [a Natureza] é mental – contido na Mente do TODO. 

Em sua Mente Infinita, o TODO cria incontáveis universos [naturezas] que existem 
Por imensuráveis períodos de Tempo – e ainda assim, para o TODO, 

A criação evolução, declínio e morte de um milhão de Universos 
Não parece demorar mais que um simples piscar de olhos. 

A Mente Infinita do TODO é a matriz do Universo [ da Natureza]. 
Dentro da Mente Pai-Mãe, os filhos mortais estão em sua morada [a Natureza]”. 

(O Caibalion) 

 
Cria condições para que o Corpo Físico se harmonize com os processos intuitivos e, ao funcionar 

perfeitamente, contenha uma consciência que evolua eternamente. É na regência deste 
princípio que os corpos humanos são organizados, para que a adversidade gerada por eles se 

manifeste, pois é pela adversidade que a consciência evolui. A Vontade Divina em uma 
programação automática vibrada neste princípio criou o código genético de cada espécie e ao 

homem, particularmente, lhe dotou de um corpo que contém uma consciência que experimenta 
a vida na matéria, que o faz evoluir através do seu relacionamento com a natureza e todos os 

seres que nela habitam, levando-o à sabedoria depois de muitas encarnações. Este princípio 
proporciona o campo de batalha para a evolução e expansão da consciência. 

 
2ª) Princípio da Harmonia ou do Ritmo 

 
“Tudo tem fluxo e refluxo; tudo tem suas marés; todas as coisas sobem e descem; 

O movimento do pêndulo manifesta-se em tudo; 
A medida da oscilação para a direita é a medida da oscilação para a esquerda; 

O ritmo ajusta e equilibra, [gera harmonia]”. 
(O Caibalion) 

 

Estabelece os parâmetros, as margens de desequilíbrio necessárias para que tudo se 
organize e evolua, a fim de que determinadas experiências sejam vivenciadas em um 



26 
 

período de tempo, para logo depois mudar o nível vivencial, a fim de que outro processo de 

aprendizado seja gerado. Este princípio controla o ciclo de todas as manifestações, o ciclo 
de tudo o que existe, para que as consciências na adversidade se relacionem, convivendo 

simultaneamente, aprendendo a se harmonizar. Tudo se move em ciclos rítmicos. Todas as 
mudanças nas atividades do Cosmos seguem adiante em ritmo cadenciado, em sucessões 

periódicas. O Princípio da Harmonia possibilita a criação de “ondas de vida”, onde tudo 
aparece, vivencia e desaparece para reaparecer em um nível acima, com mais experiência; 

onde tudo nasce, se desenvolve e morre para renascer em uma nova roupagem, com novos 
desafios. A reencarnação e transmigração das almas está fundamentada neste princípio. 

 

Ele determina quando a consciência está pronta para vivenciar outro nível de experiências. É 
ele que determina a duração, o local e os limites das experiências entre os processos 

simultâneos de diferentes indivíduos. É ele ainda que cria as condições para quem, onde, como 
e até quando as experiências têm que ser vividas. Do momento de sua emanação da divindade 

até a sua atual compreensão do universo, o ser humano vibrou em vários níveis de consciência. 
Portanto, a vida de cada ser humano é um luminoso curso de aprendizado, com experiências 

cada vez mais complexas, para que a sua consciência suba na Hierarquia da Luz. Em um 
primeiro momento de sua ascensão consciencial, o ser humano aprende a controlar os seus 

instintos agressivos, as suas emoções animais, para que em um segundo momento ele aprenda 
despertar a sua sensibilidade, percebendo-se com os seus sentimentos mais sutis. Em um 

terceiro momento a consciência percebe que para ter alegria interior precisará desenvolver uma 
relação harmônica com outras consciências, baseada no respeito, na tolerância e, só então, em 

um quarto momento, já vivendo plenamente o respeito e a tolerância em suas relações de vida, 
é que a consciência vibrará na frequência da Paz e do Amor. 

 
3ª) Princípio da Correspondência 

 
“Assim em cima como embaixo; 

Assim embaixo como, como em cima”. 
(O Caibalion) 

 

A casualidade não existe e os princípios que regem o Cosmos não se apoiam nela. Se alguma 
coisa está acontecendo em um determinado lugar é porque tem que acontecer. Como disse 



27 
 

Einstein, Deus não joga dados. A consciência só pode interferir no fato, com o seu livre-

arbítrio, antes que ele aconteça. Porque as atividades em qualquer plano específico do 
Cosmos têm suas determinadas analogias e correspondências em cada outro desses planos. 

Tudo está correlacionado e depende de muitas outras coisas. É a unificação do Cosmos 
dentro de toda diversificação da natureza. Todos os eventos do Cosmos estão 

correlacionados e coordenados com todos os outros eventos de natureza semelhante, 
mantendo a absoluta conexão entre eles. Como preconiza a máxima hermética: “Assim em 

cima como embaixo; assim embaixo como em cima”. 
 

O ser humano só vive situações que pode suportar e que estão ao nível de sua compreensão, 

ao nível daquilo que ele acredita. Ele pode escolher em aceitar todos os eventos necessários 
para a sua transcendência na sua experiência terrena, ou lutar contra eles, trilhando um 

caminho de angustia e de sofrimento. Aquilo que a consciência chama de evolução é o processo 
gradual de sua iluminação. Neste nível de compreensão o ser humano aceita que todos os 

acontecimentos da vida fazem parte de seu aprendizado e, que por isso mesmo, ele não deve 
se culpar, não deve julgar a si mesmo e a ninguém, pelo que lhe acontece e pelo que acontece 

aos outros, de como ele atua e reage na vida e de como os outros atuam e reagem também. 
 

4ª) Princípio da Evolução, da Vibração ou Mudança 
 

“Nada está parado; tudo se move; tudo vibra; [tudo evolui]”. 
(O Caibalion) 

 
Estabelece o destino, a razão e a ordem dos processos que a consciência está submetida. 

Determina o que são erros, para que a consciência aprenda superá-los. A consciência, 
vivenciando o Princípio da Evolução, tem a possibilidade de controlar o seu instinto, de se 

relacionar harmonicamente com outras consciências e de transformar os erros oriundos de seu 
livre-arbítrio em instrumentos para a sua evolução e para a sua iluminação. Os seres humanos, 

ao viverem este princípio aproveitam para crescer através do enfrentamento dos opostos, da 

confrontação de conceitos, de crenças, de costumes, de culturas e de sentimentos. Deste 
modo, as consciências reencontram o equilíbrio, ao reconhecer e ao compreender o mesmo 

princípio que violaram. Todos os momentos difíceis que o ser humano passa são necessários, 
para que a sua consciência feita por informações e experiências, perceba-se como parte do 



28 
 

Cosmos e se harmonize com os princípios que o regem. Pelo afloramento de sua sensibilidade, 

o ser humano descobre que todos os acontecimentos que o envolvem são para auxiliá-lo na 
sua evolução e que, portanto, não existe o bom e nem o ruim. 

 
Tudo está em constante movimento. Nada é estável no Cosmos, até mesmo no decurso da 

menor unidade de tempo; o tempo, em si, nada mais é que mudança mensurada. A evolução 
é um processo lento que se desenvolve por etapas. Essas etapas são conhecidas como os 

sete níveis ou degraus da evolução da Alma humana. 
 

O despertar do discernimento faz com que a Alma humana se torne autoconsciente e 

procure acumular, em cada vivência, o conhecimento, levando-o para a Tríade Superior, 
onde se transforma em sabedoria. Deste modo, progressivamente, vai se tornando 

autossuficiente e possibilitando um avanço seguro pelos níveis da evolução humana, 
conforme a seguinte sequência: 

 
a) Primeiro Nível: Amor 

A Alma humana que vive muito ligada às vulgaridades da matéria, cheia de egoísmo, orgulho 
e ambição, começa por sentir o Amor, que se inicia através da simpatia, interesse e atração 

sexual. À medida que o Amor se refina e se expande, o interesse e atração são substituídos 
por valores menos egoístas, o que lhe permite viver em grupo. Este sentimento amadurece 

e proporciona tipos de relacionamentos cada vez mais complexos e abrangentes, seguindo 
a seguinte sequência: familiar, comunitário, nacional e universal. 

 
É importante lembrar que, sendo a Alma humana uma força bipolar, poderá também 

ressaltar o ódio. Neste caso, entre o amor e o ódio oscilará seus sentimentos, numa luta 
incessante pelo equilíbrio e harmonia, esteja ela consciente ou inconsciente. Esta oscilação, 

quando muito frequente, dificultará sua evolução. Mas, através das vivências nos vários 
níveis de relacionamentos em grupo, ela desperta o discernimento. 

 

b) Segundo Nível: Individualidade 
Através do discernimento, a Alma descobre e reconhece a Tríade Universal que representa, 

despertando assim a noção de individualidade. Ela entende que tem um corpo, onde ela está 
mais identificada, e que este está separado do todo, com reações próprias e responsabilidades. 



29 
 

Com esta noção de individualidade, a Alma passa por um novo processo de crise existencial, 

gerada pela percepção da dualidade “eu” e “não-eu”, “eu sou feliz” e “eu sou infeliz”, “eu 
sou bom” e “eu sou mau”, “eu ganhei” e “eu perdi”. Desta forma, aumenta a sua capacidade 

de discernir, de modo que, ganhando maturidade, ela consegue sair da falsa noção do “eu”. 
 

c) Terceiro Nível: Liberdade 
À medida que seu discernimento aumento, a Alma humana vai se desapegando dos seus 

condicionamentos e limitações quanto ao seu “habitat” (local, costumes, pessoas, ofícios, 
etc.), adquirindo assim maior liberdade, o que lhe permitirá maior livre-arbítrio. 

 

Este senso de liberdade ou livre-arbítrio a levará por inúmeros caminhos. Sem entrar no 
mérito de suas escolhas, pois todos os caminhos são experiências de vida, a Alma amplia 

bastante o seu grau de discernimento, o que a fará despertar para o equilíbrio de todas as 
situações e condições que a rodeia e rogar pelo sentimento de justiça. 

 
d) Quarto Nível: Justiça 

Nesta lei, inicialmente, a Alma se preocupará somente com a justiça sobre seus próprios 
pensamentos, palavras e ações de uma forma egoísta. 

 
Vida após vida, sob o dharma do quarto nível, ela vai vivenciando situações onde se depara 

com implicações justas e outras injustas. Com isso, aprende a discernir entre o justo e o 
injusto, analisando as duas faces. Desta forma, começa a lutar por justiça, primeiramente, 

por si mesmo e seus familiares, seguindo-se os amigos, a comunidade, ideais da nação e 
por direitos humanos a todos os povos. 

 
Isto faz com que a Alma desenvolva a bondade e a necessidade de fazer o bem ao próximo, 

despertando o seu sentimento de servir. 
 

e) Quinto Nível: Serviço 

A Alma humana passa a sentir agora a necessidade de servir ao próximo. Inicialmente em 
nível familiar, até que alcance o nível universal, conforme expande sua consciência. No início 

de seu dharma do quinto nível, este serviço será por interesse em adquirir bens materiais, 
fama ou poder. 



30 
 

Durante as experiências de suas inúmeras vidas, observa que os prazeres materiais são 

transitórios, ganhando capacidade de se desapegar. Observa ainda que o valor de servir 
está em ver o outro feliz. É, portanto, o ato de servir que o reconduz ao caminho da Verdade. 

Não há mais preocupação de receber, mas sim de dar. 
 

Servindo ao próximo, a Alma se defronta com situações de grande sofrimento alheio. Com 
isso, aumenta a sua sensibilidade e abre o canal da intuição. Neste estágio, desenvolve-se 

um alto sentido de consciência, fazendo com que o caminho a seguir seja sempre ascendente. 
Compreende o seu karma e faz a sua queima, transmutando-o de forma calma e serena, 

atingindo o atributo dos seres mais evoluídos: a Perfeição, a Bem-aventurança ou Plenitude. 

 
A partir de então, seu lema é: “Servir sempre mais e cada vez melhor ao Propósito 

Divino e ao desenvolvimento da reta conduta, da paz interior, da não violência, 
do amor universal e da verdade eterna”. 

 
O estágio evolutivo atual da Alma humana é o 5ª nível da Lei da Evolução (Nível do Serviço). 

Este nível é extremamente delicado, sendo necessário subdividi-lo em sete subníveis ou 
portais, conhecidos como Os Sete Portais da Iluminação. Sim, pois a Alma se apresenta diante 

de uma estreita passagem, onde de um lado está a vida material com todos os seus prazeres, 
apegos, vícios e luxúrias, e do outro a vida espiritual negando todas as ilusões causadas pela 

matéria, ainda tão enraizadas em sua personalidade. Vive a Alma, portanto, instantes críticos 
de dualidade, apegada à matéria, mas consciente de sua real vida espiritual. 

 
A Centelha de Vida-Consciência, após individualizar-se, percorre um longo e árduo processo 

evolutivo, desde a semivida autoconsciente até a plena vida autoconsciente ou vida em 
plenitude. Este processo está representado pelos níveis da evolução da Alma humana, como 

já foi explanado. Quando a Alma atinge o estado de maturidade correspondente ao 5º nível 
(Nível do Serviço), faz-se necessário atravessar sete portais, representando cada um a 

assimilação de um preceito, para que entre na Senda da Perfeição (6º nível). 

 
Estes preceitos estão aqui transcritos na íntegra e são uma das instruções do amado Mestre 

I-Em-Hotep, como se segue: 



31 
 

Primeiro Portal – A Paciência: Antes de iniciar a caminhada, deveis purificar vosso coração 

e abandonar todas as imitações cegas, adquiridas de vossos antepassados. Se os amigos 
parecerem vos abandonar, não vos preocupeis. Sendo sinceros, achareis a união. 

Segundo Portal – O Amor: Ao passar esse portal, preparai-vos para sofrer. A antiga 
personalidade deve ser consumida pelo fogo do amor, a fim de que todos os vossos corpos 

fiquem purificados. Portanto, pegai uma acha de fogo do amor e queimai todo o vosso “eu”. 
Terceiro Portal – O Conhecimento: Através da paciência e amor, alcançareis o 

conhecimento e a compreensão da união com a Sabedoria Eterna. Destruireis o cárcere 
do desejo e compreendereis o espírito da imortalidade. O sol se levante, a noite findou. 

Quarto Portal – A União: A união, no seu verdadeiro sentido, vos dá a compreensão de 

que Deus é a única força que anima tudo. Examinai-vos todos os dias e observai se 
vossa fé é maior e vosso coração mais ocupado com Deus. Não deixeis que o desejo 

pessoal encontre um lugar nele, pois é certo que, ao atingirdes a mais alta 
espiritualidade, um só desejo terrestre poderá causar vossa queda. A Alma é 

semelhante ao pássaro, quando começa a voar, quer subir mais alto. Libertai vossa 
mente da malícia, afastai a inveja e não mancheis vossa língua com calúnias. 

Quinto Portal – O Contentamento: Abençoado aquele que alcançou esse portal. Aquele 
que sabe que todas as riquezas do mundo, todo amor, toda a felicidade e toda a dor 

são enviados pelo Altíssimo, o Pai-Mãe de Tudo, e que da Sua abundância provém o 
abastecimento diário e constante. Portanto, que vosso lema seja: “Deus me dará aquilo 

que necessito”. No portal do contentamento os corações e as Almas se comunicam. Aí 
está o contentamento supremo: Deus. 

Sexto Portal – As Riquezas: Ó Bem-Amado, como descrever as riquezas dos que se uniram 
a Ele, o Mais Glorioso! Após muitas caminhadas e muitas perturbações, aqui se abre diante 

de vós a mais bela das vistas. Vereis a face de vosso Mestre Amado, vereis a cada instante 
um novo mundo, seus mistérios, e admirareis a infinita sabedoria neles depositadas. 

Como, portanto, podeis vos considerar pequenos se possuis um Universo dentro de vós? 
Sétimo Portal – A Liberdade: Atravessando este portal, o peregrino livra-se de seu “eu” 

e passa a viver com Deus e através de Deus. Não dá mais valor às coisas do mundo 

nem à sua admiração, desejando apenas que todas as suas possibilidades sejam 
usadas a serviço de Deus. Quando tiverdes transposto este portal, ficareis livres de 

tudo que pertence ao mundo. Escutai a voz da Alma Superior com todo o coração, 
com toda a vossa Alma, pois a Luz Divina nem sempre cairá sobre vós como orvalho. 



32 
 

Nem todo mar contém pérolas, nem todo galho traz flores. Sempre dar e ser generoso 

são qualidades dos seres superiores. Abençoado seja aquele que os cultiva. 
 

f) Sexto Nível: Perfeição 
Este é o nível que todas as Almas procuram alcançar, pois é neste estágio que todo o 

conhecimento adquirido em suas existências passadas, através das experiências e dos 
serviços prestados, se sedimenta, se organiza e se transforma em sabedoria. Não há mais 

necessidade de reencarnação, e, sendo assim, o Corpo Físico desaparece de seu processo 
evolutivo, pois a Alma não tem mais qualquer apego ao Plano Físico. Neste caso, a 

reencarnação só se fará pela vontade própria da Alma com o propósito de ajudar, pois tudo 

nela é harmonia, equilíbrio e amor. Este é o caso, por exemplo, de um Bodhisattva, já 
abordado no capítulo anterior. Tais Almas podiam evoluir para orbes mais elevados 

espiritualmente, mas escolheram ficar e ajudar na ascensão do planeta. 
 

g) Sétimo Nível: Verdade Eterna 
Somente agora ocorre a autoconsciência plena, após um longo processo evolutivo. A Alma, 

finalmente, compreende a Verdade sobre a Divindade, a Vida e a Criação; a finalidade para 
a qual fomos criados e o sentido da Eternidade. É nesse estágio que a ela identifica em si a 

Centelha Divina Terciária ou Divina Presença Eu Sou. 
 

A partir de agora o caminho que tem a seguir é o da expansão da consciência na direção 
de planos mais sutis e complexos. Sua meta, dentro do campo da evolução da Alma humana 

está alcançada. Suas missões agora são de âmbito cósmico; seu foco de ação está agora 
voltado para o perfeito cumprimento do Plano Cósmico Divino, o Plano Original, que os 

Mestres conhecem e ao qual servem. 



33 
 

Observe que no processo evolutivo da Alma humana, após o momento em que a Centelha 

de Vida-consciência se individualiza, cada degrau da lei evolutiva que vamos alcançando, 
vão se acumulando e se inter-relacionando. Não se deve pensar que ao passar para o nível 

seguinte, o anterior já esteja plenamente cumprido. Cada nível alcançado significa que 
naquele momento seu processo foi apenas iniciado e só terminará no último estágio do 

último nível – a Verdade Eterna. Cabe, então, a partir deste momento expandi-la, manifestá-
la e cumpri-la com toda a sua plenitude infinitamente, eternamente, absolutamente... 

 
5ª) Princípio da Polaridade 

 

“Tudo é duplo; tudo tem dois polos; tudo tem seu par de opostos; 
O semelhante e o dessemelhante são uma só coisa; 

Os opostos são idênticos em natureza, mas diferentes em grau; 
Os extremos se tocam; todas as verdades são meias verdades; 

Todos os paradoxos podem ser reconciliados”. 
(O Caibalion) 

 
Polaridade é aquela condição de um corpo, que pela qual ele exterioriza forças ou 

propriedades contrastantes, em direções opostas. Desta forma, cada uma dessas forças, teses 
e antíteses, formam um “par de opostos”. Na verdade, esses opostos polares, esses pares de 

opostos, não são duas coisas distintas e separadas, como parecem ser; mas são, na verdade, 
apenas os dois extremos ou polos de algo maior, sendo nada mais do que a união de seus 

dois extremos ou polos. Por exemplo, a sensação de quente e frio não são mais que 
respectivos extremos que manifestam dois diferentes graus de algo mais abrangente, ou seja, 

a temperatura. Enfim, os pares de opostos, as infinitas séries de princípios aparentemente 
contrários são praticamente fatos complementares de um todo comum.  

 
Rege a relação e o movimento entre todas as forças opostas que vibram em todos os níveis, 

com a finalidade de plasmar a Criação. Este princípio controla a interação entre as duas 

polaridades universais: positiva e negativa, que geram a criação através de vibrações, que 
são os “instrumentos construtores” do universo físico. A oposição entre a força centrípeta 

compressora e a força centrífuga expansiva dá origem à força magnética, à força 
gravitacional, ao movimento e à densidade da matéria, com o seu volume e sua massa. A 



34 
 

todo instante, o luminoso, o sutil, está interagindo com o obscuro, o denso, criando novas 

experiências, para que a consciência desenvolva a sua compreensão sobre o universo. O 
universo físico vibra, move e é criado pela interação da força que flui do polo negativo, 

centrípeta, sentido anti-horário (podendo ser também percebida como feminina, intuitiva e 
do lado direito do cérebro), com a força que sai do polo positivo, centrífuga, sentido horário 

(podendo ser também percebida como masculina, racional e do lado esquerdo do cérebro).  
 

Abaixando a frequência vibracional, a matéria fica mais densa, fica com mais átomos. 
Aumentado sua frequência de vibração, ela fica mais leve, fica com menos átomos. As duas 

forças fundamentais do universo, a atrativa e a repulsiva, quando se organizam em pontos 

de equilíbrio harmônico, em diferentes frequências vibracionais, dão origem à matéria com 
cores, densidades e comportamentos químicos também específicos. O ouro é diferente do 

chumbo pela frequência em que vibra. A cor também vai sucessivamente mudando, pelo 
aumento da sua frequência de vibração, passando do vermelho para o laranja, do laranja 

para o amarelo, do amarelo para o verde, do verde para o azul, do azul para o índigo (anil) e 
deste para o violeta. Aumentando cada vez mais a frequência de vibração, a cor violeta passa 

ao “branco puro” e dele, para a ausência da luz. Neste ponto, nesta frequência de vibração, 
aparece a eletricidade. Daí em diante, mantendo constante o aumento de frequência, a força 

eletromagnética será substituída pela força vital ou psíquica, que é a força mais intensa de 
pulsação operada pela mente. O ritmo registra todas as vibrações, registra tudo o que existe, 

traz afinidade entre as partes de um todo, transforma a desordem e o caos em ordem e 
harmonia. O grande doador da vida é a energia e a consciência, é a Manifestação e o Amor. 

 
O princípio geral da Polaridade, e o de “tese-antítese-síntese”, podem ser aplicados às 

atividades da vida e do pensamento humano, bem como àquelas do mundo físico. Ao 
avançar em direção a qualquer um dos polos de algo qualquer, e seguir em frente, terminará 

por alcançar o polo oposto do mesmo – afinal, toda essa jornada física ou mental é circular. 
 

6ª) Princípio da Manifestação ou da Causalidade 

 
“Toda Causa tem seu Efeito [Manifestação]; 
Todo Efeito [Manifestação] tem sua Causa; 

Todas as coisas acontecem [se manifestam] de acordo com a Lei; 



35 
 

O Acaso é simplesmente um nome dado a uma Lei não reconhecida; 
Existem muitos planos de causalidade [manifestação], mas nada escapa à Lei”. 

(O Caibalion) 

 
Tudo se manifesta devido a uma causa. Tudo no Cosmos se manifesta através de uma causa 

condicionante; elas continuam a se manifestar através de uma causa condicionante; elas 
deixam de se manifestar através de uma causa condicionante. Esta causa condicionante é 

Deus, é a Vontade de Deus, é o Pensamento de Deus, enfim, é a Ação de Deus. 
 

Este princípio estabelece que todas as coisas criadas devem antes existir na mente da Fonte 

Criadora. É ela que determina a passagem das ideias intangíveis, para que se manifestem na 
Criação. A Divindade é Una. É a Unidade. Tudo deriva da Fonte Primordial e para 

Ela voltará. A Unidade é que estrutura o Cosmos pela sintonia com Si mesma. 
 

Este princípio permite que a Unidade Indiferenciada e Homogênea ao manifestar a criação 
por sintonia com Si mesma, manifeste as duas forças opostas fundamentais do universo 

físico, dando lugar à vibração, à densidade e ao heterogêneo. A consciência, à medida que 
vai se iluminando, vai percebendo que é o mesmo Princípio proveniente de um mesmo 

Princípio que rege toda a Manifestação e por isto, que o micro se espelha no macro e vice-
versa. A vida é eterna para que a consciência evolua através de sucessivas experiências 

adquirindo a sabedoria da percepção, de que tudo o que existe provém do Amor. 
 

7ª) Princípio da Geração, do Gênero ou Gênese 
 

“O Gênero [Gênese] está em tudo; 
Tudo tem os seus princípios Masculino e Feminino; 

O Gênero [Gênese] se manifesta em todos os planos”. 
(O Caibalion) 

 

A palavra “gênero” deriva da raiz latina genus, que deu origem a genesis, generis e 
generare. No sentido hermético, diferente do uso corrente do termo, que está ligado a 

questão apenas do sexo (macho e fêmea), ela significa gerar, criar, produzir. O sexo é 
simplesmente uma manifestação do Gênero no plano da vida orgânica. 



36 
 

O princípio do Gênero consiste unicamente em criar, produzir, gerar, etc., e suas 

manifestações são visíveis em todos os planos dos fenômenos. Infelizmente, a ciência oficial 
ainda não reconheceu esse Princípio em níveis mais sutis e abstratos. Mas, existem algumas 

provas surgindo de fontes científicas de olhar espiritualizado. Encontramos este Princípio 
entre os corpúsculos, íons ou elétrons, que constituem a base da Matéria como a ciência a 

conhece atualmente e que, ao idealizarem certas combinações, formam o átomo, que até 
bem pouco tempo era considerado como definitivo e indivisível. 

 
A teoria atual é que o átomo é composto de uma infinidade de corpúsculos, que giram uns 

ao redor dos outros e vibram num elevado grau de intensidade. Contudo, afirma-se que o 

átomo é formado por um aglomerado de corpúsculos negativos ao redor de um positivo – 
os corpúsculos positivos parecem exercer uma influência sobre os negativos, levando estes 

últimos a formar certas combinações, criando ou gerando um átomo. Isto está em 
conformidade com os ensinamentos herméticos que associam o princípio Masculino de 

Gênero com o polo “positivo”, e o Feminino com o polo “negativo” dos fenômenos elétricos. 
 

O polo chamado de “negativo” em uma rede elétrica é aquele onde se manifesta a geração 
ou produção de novas formas de energia. Não existe a conotação de algo ruim, como a 

palavra “negativo” indica em muitas situações. O meio científico atual adota o termo 
“cátodo”. É do polo catódico que flui uma enormidade de elétrons e outros corpúsculos; é 

deste polo que brotam os maravilhosos raios de nossa atual tecnologia cibernética, médica, 
espacial, etc. 

 
O cátodo é o Princípio Materno dos fenômenos elétricos e das formas mais sutis da matéria 

até hoje conhecidas pela ciência. Portanto, aqui, o termo “negativo” ganha um outro 
sentido; o de “Feminino”, criador, nutridor e mantenedor. Quando um corpúsculo Feminino 

se une com um corpúsculo Masculino, inicia-se o nascimento de um novo átomo, de uma 
nova molécula ou substância. As partículas Femininas vibram intensamente devido a 

incidência do Princípio Masculino, e giram rapidamente ao redor desta. O átomo estabilizado 

deixa de manifestar a propriedade da corrente elétrica. Na natureza, ininterrupta e 
frequentemente, um corpúsculo Feminino se desprende do Masculino, toma nova direção 

em busca de um novo corpúsculo Masculino, em um impulso natural de criar novas formas 
de matéria ou energia. O processo de desprendimento do corpúsculo Feminino é chamado 



37 
 

de “ionização” e é o maior acionador das atividades químicas. Os corpúsculos Femininos são 

os mais ativos operários no plano da Natureza. Através desses ciclos de uniões e 
desprendimentos manifestam-se os fenômenos de luz, calor, eletricidade, magnetismo, 

atração, repulsão, afinidade química e seu contrário, e todos os outros efeitos naturais, 
conhecidos ou não, explicados ou não. E tudo provém da operação do Princípio de Gênero 

ou Gênese no plano da energia. 
 

O papel do princípio Masculino parece ser o de dirigir uma certa energia inerente para o 
princípio Feminino e, assim, pôr em atividade os processos criativos. Porém, o princípio 

Feminino é sempre o único que realiza o trabalho ativo criador – e isso é assim em todos 

os planos. No entanto, cada princípio é incapaz de criar sem a energia do outro. Em algumas 
formas de vida, os dois princípios estão combinados em um só organismo. Por essa razão, 

tudo no mundo orgânico manifesta os dois gêneros – o Masculino está sempre presente na 
forma Feminina, e o Feminino na forma Masculina. 

 



 
 

LIVROS À VENDA 

 

“Ame ao Senhor de todo o seu coração, de toda a sua alma e de todo o seu entendimento”, 

falou Yeshua (Jesus). E completou: ”ame ao teu próximo como a ti mesmo”. Essa é a tônica 

de todo esse maravilhoso texto ensinado por Nārada Muni a mais de cinco mil anos atrás 

aos seus discípulos, mantendo-se vivo, verdadeiro e de grande importância até os dias de 

hoje. Nārada propõe um modo de vida dedicado ao amor pleno e incondicional ao Criador e 

todas as suas criaturas. Em sua visão de mundo, tudo pertence a Īśhvara, o Supremo 

Senhor do Universo, tudo é sua manifestação. Segundo Nārada, entender, aplicar e 

incorporar os conceitos aqui ensinados é libertador, porque nos traz paz de espírito e 

discernimento de que tudo está em uma Ordem Divina. (98 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao  

 

“Em Busca da Luz” mergulha profundamente nos padrões de comportamento 

humano à procura da essência que nos faz crescer e experimentar estados de 

consciência cada vez mais próximos da plenitude, da totalidade, da infinitude e 

eternidade que já somos e ainda não reconhecemos. Precisamos que haja um 

despertar da vida de dualidade, na qual estamos identificados, para percebermos a 

unidade da vida essencial, que é pura Luz Divina. Esta obra filosófica nos traz 

questionamentos e dicas que nos impulsionam ao caminho da Luz para que 

possamos entender o quanto que nós já somos plenos. (238 páginas) 

Para adquirir o livro acesse; https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz  

 

O objetivo dessa obra é proporcionar ao leitor uma noção sobre a prática corporal do 

Yoga, com suas posturas, respirações e relaxamentos, possibilitando a realização de 

uma série simples que irá preparar para o aprofundamento nas técnicas de meditação. 

Organizei várias formas de meditar para que o leitor possa descobrir, através da prática, 

qual o método que mais se afina, seja pelo canal da audição (mantra), da visão (yantra) 

ou do sentido tátil-cinestésico (mudrā). (141 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga  

 

 

O Yoga Sukṣma Vyāyāma é uma série regular de exercícios ritmados onde músculos, 

articulações, respiração, coordenação e concentração são trabalhados para integrar corpo, 

mente e espírito. Esses exercícios facilitam a eliminação de resíduos que se acumulam no 

organismo e bloqueiam a passagem do sangue, dos estímulos nervosos, do fluxo 

alimentar, das trocas respiratórias e, nos níveis sutis, do prāṇa (energia vital). Conforme 

energizamos os chakras (centros vitais) e aumentamos o fluxo energético nos nāḍīs (canais 

de interação), afrouxamos também as couraças musculares e desbloqueamos as 

articulações. (198 páginas) 

Para adquirir o livro acesse: https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal  

https://clubedeautores.com.br/livro/no-caminho-da-devocao
https://clubedeautores.com.br/livro/em-busca-da-luz
https://clubedeautores.com.br/livro/meditacao-e-yoga
https://clubedeautores.com.br/livro/desenvolvimento-do-vigor-corporal


 
 

 

 

CONTATOS 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com 

www.facebook.com/citara.yoga 

www.t.me/acordes_citara 

www.citarayoga.blogspot.com 

www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga 

citarayoga@gmail.com 

 

 

 

 

 

http://www.citara-espiritualismo-e-yoga.com/
http://www.facebook.com/citara.yoga
http://www.t.me/acordes_citara
http://www.citarayoga.blogspot.com/
http://www.youtube.com/c/citaraespiritualismoeyoga
mailto:citarayoga@gmail.com

